#### GOVERNMENT OF INDIA

#### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

#### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

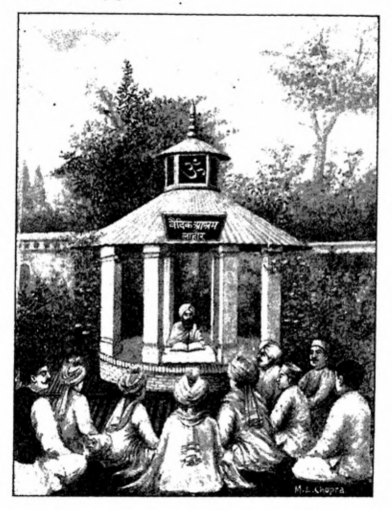
| ACCESSION | NO     | 9606 |
|-----------|--------|------|
| CALL No   | 294.1/ | Vis  |

D.G.A. 79





## वेद सन्देश



विश्वबन्धु



k sk sk

te ata ata ata ata ata

वैदिकाश्रम-प्रन्थ-माला संख्या १

\* 30 #

## वेद-सन्देश

19678 प्रथम भाग।

(सम्बाद के रूप में)

लेखक. <u>155</u>63

श्री विश्वबन्धु शास्त्री, एम.ए. एम. ओ. एल.

द्यानन्द-बाह्ममहाविद्यालय, लाहौर।

294.1

प्रकाशक,

Vu

श्रीमती प्रबन्ध-कर्त्री सभा,

डी-ए-बी-कालेज, लाहौर।

द्वितीयवार } २०००

े द्यानन्दाब्द् १०२ मृल्य १≥) सादा ,, १॥) सजिल्द - Was

## 'हिन्दी प्रैस' रेजवेरोड, जाहोर।



| Same     | AL ATOM | FOICE   | AL    |
|----------|---------|---------|-------|
| 1.66.3   | RY NE   | W DELL. | I.    |
| Ace. No  | 19606   |         |       |
| 0.1.     | 23.263  |         | ***** |
| Gall No. | 244     |         |       |

## प्रथम संस्करण की

प्रस्तावना ।

40

गत वर्ष, सिमला-आर्य समाज के कुछ सत्संगी समासदों की प्रेरणा ने चिरकाल से उठती हुई इच्छाओं को इद कर दिया। आर्य-जगत में इस प्रकार के साहित्य की कमी दिखाई देती है, जिससे सर्व-साधारण, नर नारी, बाल-वृद्ध को समान प्रकार से लाम होसके। यह बड़े हर्ष की बात है, कि अपनी प्रवन्ध-कर्जी समा ने ऋषि द्यानन्द-शताब्दी के उपलच्च में इस प्रकार की एक पुस्तक लिखने के लिये मुक्ते आज्ञा करके, उपर्युक्त कामनाओं को कार्य-रूप में परिणत करने का यह अवसर दिया है। इस लघु-उपहार के साथ ही ऋषिवर की स्मृति में "वैदिकाअम-प्रत्थमाला" की आधार-शिला रक्खी गई है।

प्रस्थ के इस भाग में दो श्रध्याय हैं । तत्व-संन्देश नामक प्रथमाध्याय में वैदिक संसार के दार्शनिक स्वरूप का सविस्तर विवेचन किया गया है। दूसरे श्रध्याय का नाम 'शरीर-सन्देश' है। शरीर तथा शारीरिक जीवन के सम्बन्ध में वेद-भगवान के उपदेश का इस में सम्पूर्ण वर्णन पाया जाता है। मानसिक, श्रात्मिक तथा सामाजिक विषयों में वेद का क्या सन्देश है, यह दूसरे और तीसरे भाग में उपस्थित करने का विचार है।

पुस्तक रचना के विषय में दो विशेषताएं रखने का यहा किया गया है। सारा विषय सत्संग-सभा की कार्यवाही, प्रधांत सम्वाद छौर कथा, वार्ता के रूप में वर्णन किया गया है। प्रत्येक विचार को सरल भाषा तथा सहल प्रकार से पाठकों के आगे रखने का प्रयत्न किया गया है। जहां तक हो सका है, इसे रुचिकर तथा सरस बनाने का विचार सदा सामने रहा है। प्रत्येक अध्याय के अन्दर उच्छ्वासों का ऐसा क्रम रक्खा गया है कि सभाओं समाजों तथा परिवारों में कथा सुनाने वालों को बड़ा सुभीता रहे। विद्वानों के सापेन्न-पाठ तथा विचार के लिये प्रत्येक प्रकरण के साथ २ टिप्पिणियां दी गयी हैं। आशा है, प्रत्येक प्रकार के पाठक अपनी २ आवस्यकता तथा कन्ना के अनुसार इस परिश्रम से उपकृत होंगे तथा इस रचना-क्रम को पसन्द करेंगे।

वैदिकाश्रम, जाहौर

विश्वबन्धुः

#### द्वितीय संस्करण

#### की

#### प्रस्तावना ।

१—यह बड़ी प्रसन्नता की वात है कि आर्यजनता ने विषय के महत्त्व तथा रचना की सरलता का विचार करते हुए, वेद-सन्देश को आशा से कहीं बढ़कर अपनाया है। इः मास के अन्दर ही प्रथम संस्करण समाप्त होगया था और लगभग एक वर्ष से स्वाच्याय-शील, आर्य सज्जनों को पुस्तक न मिलने के कारण निराशा हो रही थी।

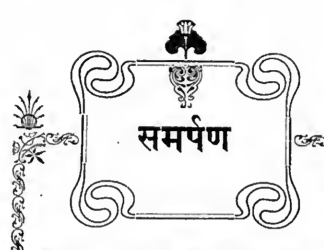
प्रथम वार शीव्रता के होने से इपाई ब्रादि में ब्रनेक प्रशु-दियां रह गई थीं । उन सब का संशोधन तथा विषय का परिमार्जन करके इस संस्करण को इपवाया गया है। सम्वाद में ब्राने वाले नामों में ब्रोर कहीं २ टिप्पिणियों में प्रिवर्त्तन किया गया है। परन्तु मूल विषय पर इसका विशेष प्रमाव नहीं पड़ा। ब्राशा है, पाठक इस वार पुस्तक को ब्राधिक पूर्ण पाएंगे। ब्रागे से ब्राकार कुछ बढ़ गया है, परन्तु मूल्य में फिर भी कमी की गई है, क्योंकि इस ब्रन्थमाला का उद्देश्य केवल धर्म प्रचार है।

२—प्रचारार्थ बाहिर भ्रमण करते हुए यह श्रनुभव हुआ है कि पाठक श्रारम्म में कुछ कठिनता प्रतीत करते हैं। इस विषय में यह निवेदन है कि पढ़ते समय वेदान्त से श्रपरिचित पाठक,

पहिले द्वितीयाध्याय का, फिर प्रथमाध्याय के द्वितीय उच्छ्वास से लेकर उसके पीझे उसके पहिले पृष्ठों का पाठ करें।इस प्रकार करके पुनः पुस्तक का पारायण करें और साथ २ टिप्पणियां भी पढ़ते जावें। लेखक का उद्देश्य शास्त्रीय विचारों को सरल कथा के बहाने से लोगों तक पहुंचाना है। इस लिये केवल कथा की तरह पढ़ने से वह लाभ नहीं हो सकता, जो एक २ प्रसंग पर विचार करके होने की श्राशा है। श्रार्य लोग इस प्रकार स्वयं लाभ उठाते हुए, अपने साप्ताहिक अधिवेशनों में कथा वार्त्ता करने के योग्य भी बन संकेंगे। समयाभाव के कारण कई परि-वर्त्तन चाहता हुछा भी मैं नहीं कर सका। यदि जनता पूर्ववत ब्रन्थ को ब्रापनाती रही, तो ब्रागजी ब्रावृत्ति में वह कार्य भी हो जावेगा। इस संस्करण को ग्रुद्ध करने तथा छपवाने का श्रेय ब्राश्रम के पुराने विद्यार्थी ब्रौर इस समय 'ब्राय जगत' के सह-कारी सम्पादक पं० देवदत्त जी शास्त्री विद्याभास्कर को है, जिन्हों ने अपना बहुमूल्य समय देकर मुक्ते और मेरे पाठक-मग्डल को श्राभारी बनाया है।

वैदिकाश्रम, लाहौर | १ कार्त्तिक, १६५३. |

विश्ववन्धुः



ऋषिवर ! न यशः किं श्वेतमेतत्तवास्ति, अमितरिष यदस्मिन्नस्मि कार्ये प्रष्टृत्तः ! गुरुचरणयुगास्थां धारियत्वा त्वयीत्थं, तव जननग्रताब्दा उत्सवं स्मारयामि ॥१॥ विजयतां दयानन्दो वेदः पुनर्विराजताम् । श्रीतिमन्तः सदा विश्वे मिथो विश्वतु बन्धुताम् ॥२॥





## समर्पगा

ऋषिवर!

परमात्मा का धन्यवाद है । श्राज उसकी श्रपार दया तथा तुम्हारे श्रनथक परिश्रम से प्राचीन श्रार्यी के निवास-स्थान परम पुनीत श्रार्थ्यावर्त्त में पुनः जनता की भ्रार्थ-धर्म तथा वेद-विद्या, की भ्रोर रुचि बढ़ रही है। तेरे तीव तप, तेरी ऋथाह विद्या, तेरे ऋखगड वत, तेरी भ्रप्रतिहत समाधि का ही यह फल है कि मुक्त सरीखे तेरे दासानुदास, साधारण व्यक्ति को भी यह उत्साह प्राप्त हुआ है कि तेरी प्रथम जन्म-शताब्दी के इस मंगल महो त्सव पर वैदिक धर्म के परम पावन सन्देश को तेरे भक्तों के कानों तक पहुंचावे । भगवन ! इस तुच्छ भेंट को स्वीकार करो, श्रौर श्रपनी द्या का पात्र बना कर, श्रपने श्रानन्द से श्रानन्दित करदो। स्वामिन्! तुम्हारी जय हो !!

विश्ववन्धः

# विषय-सृचिका ~ॐ४९००

| ₹. | प्रथमाध्याय-तत्त्व-सन्देश,                                                                                                               | १–१ <b>१</b> ६          |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|    | प्रभु-वन्दना ,,<br>अवतरणिका—( जिस में श्राधुनिक विचार,                                                                                   | ₹-%                     |
|    | विकास-वाद, हास-वाद आदि भिन्न २ विचारों<br>की समालोचना करते हुए, वास्तव परीत्ता-<br>द्वारा वेद की जांच करने का निमन्त्रण दिया<br>गया है।) | <b>\$</b> — <b>? \$</b> |
| ₹. | वादि-विनोद—(जिज्ञासा-प्रकार, लोकायत-<br>वाद, बौद्ध-मतके सम्प्रदायों तथा नवीन-वेदान्त<br>का पर्यालोचन।)                                   | १७-३४                   |
| 8. | नीर-तीर—(मायावाद का परिणाम तथा उस<br>की परीक्ता, वेदान्त के दूसरे भेदों का उहेस<br>तथा वेदोपदेशकों का भ्रमाव)                            | ३६-४७                   |
| ч. | प्रथम उच्छ्वास—(प्रमाण-परीक्ता, गुरु-शिष्य<br>क्रम, वैदिक तीन तस्य का सिद्धान्त, उपनिषद्<br>तथा वेद का सम्बन्ध, वेदान्तियों की वेदार्थ-  | <b>४</b> द-७१           |
|    | शेंजी तथा कर्मफल।)                                                                                                                       | 24-06                   |

६. द्वितीय-उच्छ्वास—(सुख, दुःखकी मीमांसा, वैयक्तिक उत्तरदायिता, संसार और दुःख की व्यवस्था तथा प्रभु-प्रसाद की महिमा)

७२–=१

७. तृतीय-उच्छ्वास—(पुनर्जन्म श्रौर वेद, जीव तथा श्राधुनिक विचार, श्रार्य सिद्धान्त का गौरव, वृत्तों में जीव, श्रात्मिक मंत्रों के पश्चिमी माप्यकार, धर्म की शित्ता का श्रादर्श, वास्तव थोग का साधन, तत्त्व-ज्ञान का उपाय तथा फल, स्था वेदपाठ का प्रकार श्रादि )

**57-886** 

२. द्वितीयाध्याय, शरीर-सन्देश,

११७-३१६

१म. उच्छ्वास-(शारीरिक जीवन, जीवन को उन्नत म्रौर सुखमय बनाने के उपाय, शक्ति म्रौर उन का विकास, द्यूत से हानि, वेद के देवता, दिव्य जीवन तथा सन्त्या प्रार्थना म्रादि)

११२-१४२

 उच्छ्वास—(ब्रह्मचर्य की महिमा, उस के जत्तण, जाभ, ब्रह्मचारी का उपनयन, प्राचार्य के जत्तण तथा उस की विशेषता श्रादि)

१५३-१६६

 उच्छ्वास—(प्रारच्य और पुरुषार्थ, कर्म की प्रधानता, भ्रायु की वृद्धि, ब्रह्मचर्य, अङ्गत, सचा वैद्य, इत्यादि)

१६७–२४२

४. उच्छ्वास-(वैद्यका कर्त्तव्य, भौतिक चिचित्सा, प्राणायाम, श्रोपधियों का सेवन तथा उन का प्रभाव, श्रक्ति श्रादि की पूजा, त्तय रोग, स्वाभा-विक नीरोगता आदि) 283-252

५. उच्छ्वास–(वैदिक चिकित्सा, जल चिकित्सा जल में सब ग्रोपियां, जल के लाभ, जल के भेद, रोग कीटाग्रुष्ट्रों का नाश, प्राग्विल, शल्य-चिकित्सा, सुख का मार्ग श्रादि) २=३-३१६

## वेद सन्देश में पठित मन्त्रों की अकारादि क्रम से सूची।

|                        |     |            |                      | -   |     |
|------------------------|-----|------------|----------------------|-----|-----|
|                        |     | <b>ब्र</b> |                      |     | 28  |
| अ.                     |     |            | अमस्वतीमधिना         | ••• | 385 |
| अंगभेदो अंगज्यरो       | •   | २७२        | अप्सु मे सोमो॰       | *** | २८७ |
| अंगादंगाव्छोम्नो       | ••• | २६६        | अप्वन्तरमृतमप्सु     | ••• | २८६ |
| , अकामो धीरो अमृतः     | ••• | 333        | अभिकन्दन् स्तनवं॰    | ••• | 305 |
| अप्तिः प्रातः सवने     | ••• | २१८        | अमा घृतं कृणुते      | ••• | 300 |
| अग्नेरिन्द्रस्य सोमस्य | ••• | 384        | अमुत्र भूयाद्धि यद्  | ••• | २२३ |
| अग्नौ सूर्वे चन्द्रमसि | ••• | १७३        | अमूर्यो उप सूर्य     | ••• | २८५ |
| अति विश्वाः परिष्ठाः   |     | २५९        | अम्बयो यन्त्वभ्वभि॰  | ••• | २८४ |
| अनच्छये तुरगातु        | ••• | ८३         | अयमभिरुपसच           | ••• | 505 |
| अनुहूतः पुनरेहि        | *** | 503        | अयं देवा इहैवा॰      | ••• | २२८ |
| अन्या वो अन्यामव॰      | ••• | २६१        | अयं मे हस्तो भग॰     | ••• | २६९ |
| अपचितः प्रपतत          | ••• | २९३        | अयं लोकः त्रियतमो    | ••• | २७६ |
| अपत्वा अस्थुरनिरा      | ••• | २०८        | अयुतोऽहमयुतो म       | ••• | 358 |
| अपंत्रा दग्धानस्य      | *** | 380        | अवांगन्य इतोअन्यः    | *** | 303 |
| अपस्यं गोपामनिपद्य॰    | ••• | ८६         | अर्वागन्यः परो अन्यो | ••• | 300 |
| बपाङ् प्राहेति स्वधया  | ••• | ९६         | अवपतन्तरीवदन्        | ••• | २६२ |
| अपानति प्राणति         | 1=+ | ३००        | अवसृज पुनरप्ते       | ••• | 45  |
| अपो देवीरपद्धये        | *** | २८६        | अध्यसश्च ब्यचसश्च    | ••• | 108 |
|                        |     |            |                      |     |     |

|                          |         | _     |                       |      |               |
|--------------------------|---------|-------|-----------------------|------|---------------|
| अश्वावतीं सोमावती॰       |         | SE    | 2 600                 |      | <u>प्रष्ठ</u> |
| अवायता सामायताः          | •••     | २५८   | इन्द्रो बीयेंणोदकामत् | •••• | 133           |
| अष्टचक्रा नवद्वारा       | ***     | ६६    | इमां भूमिं गृथिवीं    | •••• | 159           |
| असपत्नं नो अधरा॰         | •••     | २३५   | इमे जीवा विमृतै॰      | **** | 211           |
| असुर्या नाम ते           | •••     | 112   | इयमन्तवंदति जिह्ना    | •••• | २७५           |
| अस्मिन्निन्द्रो निद्धातु | •••     | २३८   | इयं कल्याण्यज्ञरा     | **** | ९९            |
| अहमेव स्वयमिदं           | -••     | 94    | इयं समित् पृथिवी      | **** | 980           |
| आ.<br>आचार्यं उपनयमानो   |         | ૧૫૧   | इंडिघि पुरुष सर्वेण   | •••• | 201           |
|                          | ***     | 144   | ₹.                    |      |               |
| आचार्यस्ततक्ष नभसी       | ***     | . १६८ | उच्छुप्मा ओवधीनां     | •••• | 246           |
| आचार्यो मृत्युवंरणः      | ****    | 308   | उत देवा अवहितं        | **;* | 244           |
| आ ते प्राणं सुवामसि      | ••••    | २२६   | उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते | **** | २३९           |
| आ खागमं शन्ताति॰         | ••••    | २६९   | उत् खा घोरत्          | •••• | २२८           |
| आपः पृणीत भेषजं          | ••••    | 366   | उत् त्वा मृत्योरपीपरं | **** | २२९           |
| यायुरंत् ते अतिहितं      | ••••    | २२४   | उलुरस्तात्सूर्य       | ***  | २९५           |
| आरभस्त्रेमाममृतस्य       | ••••    | २३०   | उत्सूर्यो दिव एति     | •••• | २९६           |
| आरोहतायुर्जरसं           | • • • • | 518   | उद्वयं तमसस्परि       | ***  | 250           |
| आबात बाहि भेपजं          | •-••    | २६८   | उपप्रियं पनिमतं       | •••• | २२१           |
| आहापंमविदं खा            | ••••    | २२९   | उपा अप स्वसुस्तमः     | •••• | 129           |
| आहुतास्याभि <u>ह</u> त   | ••••    | 168   | 35.                   |      |               |
| €.                       |         |       | ऊज गावो यबसे          | **** | ३१२           |
| इदं बर्चीअप्तिना         | 2040    | 138   | उर्जे खा बळाब         | **** | 154           |

|                           |      |       |                          |       | _           |
|---------------------------|------|-------|--------------------------|-------|-------------|
|                           |      | पृष्ठ |                          |       | पृष्ठ       |
| <b>जर्जी न पात्सहसा</b> ॰ | •••, | 534   | चरित्रं हि बेरिवाच्छेदि  | ••••  | 300         |
| कर्ष्यः सुप्तेषु जागार    | •••• | ३०३   | ज.                       |       |             |
| उर्वोरोजा जंघयो           |      | 181   | जीवतां ज्योतिर॰          | ••••  | २३१         |
| झ्.                       |      |       | जीवानामायुः प्रतिर       | ••••  | २३८         |
| ऋचो अक्षरे परमे           | **** | 990   | त                        |       |             |
| ऋतुभ्यष्ट्वार्सवेभ्यो     | •••• | 130   | तस्मिन् हिरण्यये कोशे    | ••••  | Ę'n         |
| प.                        |      |       | तानि कल्पद् ब्रह्मचारी   | ••••  | 169         |
| एकं पादं नोश्खिदति        | •••  | ३०२   | तुचे तनाय तत् सु         | **,*  | २०६         |
| 'एको देवः सर्वभूतेषु'     | •••  | પદ    | त्रायन्तामिमं देवा       | ****  | २६८         |
| एतत् खावासः               | •••  | 91    | त्रिनों अश्विना दिग्यानि | ••••  | ३०९         |
| पे.                       |      |       | स्वं स्त्री उत वा पुमान् |       | 900         |
| ऐन्द्राप्तं वर्म बहुलं    | ***  | २३६   |                          | ****  |             |
| ओ.                        |      |       | स्वष्टा दुहिन्ने बहुतुं  | ••••  | २८१         |
| ओमानमापो                  | •••  | 290   | स्वादत्तेभी स्द          | ****  | <i>३५</i> ४ |
| ओषधयः संवदन्ते            | •••  | २६५   | ₹.                       |       | 710         |
| ओपधयो भूतमन्य०            | •••  | १८३   | दिविजातः समुद्रजः        | •• •• | ₹'9         |
| <b>₹</b> .                | •    |       | दीघांयुत्वाय बृहते       | ••••  | २१६         |
| कि स्विद्वनं क उ स॰       |      | ५१२   | देवा अमृतेनोद्कामं०      | ••••  | १३३         |
| कृणोसि ते प्राणापानी      | •••  | 535   | देवानामेतत् परि॰         | ••••  | 144         |
|                           | ***  | 747   | द्युभिरक्तुभिः परि॰      | ••••  | 188         |
| ঘ.                        |      |       |                          |       |             |
| चक्षुः श्रोत्रं यशो       | ***  | 185   | द्वाविमो वातौ वात        | ****  | २६७         |
| चन्द्रमा नक्षत्रेरुदकामत् | •••  | १३२   | द्वा सुपणां सयुजा॰       | ****  | 40          |

|                          |      | <b>মূ</b> ষ |                        |      | पृष्ठ |
|--------------------------|------|-------------|------------------------|------|-------|
| न.                       |      | •           | ब्रह्मचर्येण तपसा देवा | **** | 962   |
| न तं विदाय               | •••• | ६९          | ब्रह्मचर्येण तपसा राजा | •••• | 160   |
| न विजानामि यदि           | •••• | 908         | ब्रह्मचारिणं पितरा     | •••• | 146   |
| प.                       |      |             | ब्रह्मचारी जनयन्       | ***  | 968   |
| परिचावा पृथिवी सच उ      | गय०  | 306         | महाचारी महाभ्राजद्     | •••• | 168   |
| परिचावा पृथिवी सद्य इत   | वा   | dia         | ब्रह्मचारीप्णंश्चरति   | •••• | १५६   |
| परि विश्वा भुवनान्या॰    | **** | 909         | ब्रह्मचायंति समिधा     | •••• | 143   |
| परीत्य भूतानि परीत्य     | •••• | 900         | वहा वहाचारिभिरुदकाम    | ₹    | 133   |
| पुण्डरीकं नवद्वारं       | **** | \$6         | ਮ.                     |      |       |
| पूर्वी जातो ब्रह्मणो     | •••• | 143         | भरामेभां कृणवामा       | •••• | 508   |
| पृथक् सर्वे प्राजापत्याः | ***  | 964         | ਸ.                     |      |       |
| प्रच्यवस्य तन्वं संभरस्य | •••• | 113         | मधुमतीरोपधीर्घाव       | •••• | 188   |
| प्रजापतिः प्रजाभिरुदकाम  | त्   | 133         | सस देवा विहवे          | **** | 185   |
| प्र विशतं प्राणापाना॰    | •••• | २२६         | ममाप्ने वर्ची          | •••• | 185   |
| घाण मा मलयांवृतो         | **** | ३०४         | मयि देवा द्वविण॰       | **** | 140   |
| प्राणः प्रजा अनुवस्ते    | •••• | २९९         | मा ते प्राण उप॰        | •••• | २७५   |
| प्राणेनाप्ते चञ्चचा      | •••• | २७४         | मा ला रुद्र चुक्रधाम   |      | २५५   |
| प्रातः प्रातगृहपतिनों    | •••• | 139         | मा नो हेतिर्विवस्वत    | •••• | 210   |
| य.                       |      |             | मा विभेनं मरिष्यसि     | **** | 209   |
| बालादेकमणीयस्क•          | **** | 99          | मा वो रिपस्खनिता       | •••• | २६४   |
| महाचर्येण कन्या          | •••• | 161         | मित्रः पृथिन्योदकामत्  | •••• | 130   |

|                             | प्रष  |                          |       | प्रष्ठ |
|-----------------------------|-------|--------------------------|-------|--------|
| स्खुरीशे द्विपदां           | २३४   | यो फिलनीयां              | •,••  | २६२    |
| मृत्योरहं ब्रह्मचारी        | 999   | यां त्वा पूर्वे भूत कृत  | ••••  | 198    |
| सृत्योः पदं योपयन्तो        | २११   | ये कृमयः शितिकश्चा       |       | २९४    |
| मेमं प्राणो हासीन्मो<br>य.  | २२५   | ये विदि मृत्युवन्धव<br>व | •• •• | २०७    |
| य इमां मेखलामाववन्य         | 966   | वर्च आधेहि मे तन्वां॰    | ••••  | १३६    |
| य ई चकार न सो अस्य          | 66    | वर्म मे चावार्राधिवी     | ****  | २३६    |
| य उरबीन्द्र देवगोपाः        | २०२   | वाङ् म आसक्षसोः          |       | 383    |
| यज्ञो दक्षिणाभिरुदकामत्     | १३२   | वायुरन्तरिक्षेणोदकामत्   | ••••  | 131    |
| यत्रा सुपर्गाष्ट्रतस्य      | . 99  | वि ग्राम्याः पशव         | ••••  | 260    |
| यत्रौषधीः समम्मत ,.         | . ३५७ | वि देवा जरसावृतन्        |       | २७७    |
| यथा प्राण बलिहत॰            | ३०१   | विश्वेदवा मस्त           | ****  | २२०    |
| बयाहान्यनुपूर्वं            | २१३   | विश्वे हिप्सा मनवे       |       | 380    |
| यदिमा वाजयन्नहः             | २६०   | र्वा३मे चावा गृथिवी      | ****  | 260    |
| यस्ते प्राणेदं वेद          | ३०१   | वेदाइमेतं पुरुषं         |       | 330    |
| यस्मिन् वृक्षे मध्वकः       | ., ७९ | ध्यवात् ते ज्योति॰       |       | २३०    |
| यस्यीषधीः प्रसर्प॰          | २६०   | च्यारयां पवसानो          | ••••  | २७९    |
| या ओपधीः सोमराज्ञीवंद्वीः   | २६३   | श.                       | ••••  | (-,    |
| या ओषधीः सोमराज्ञीर्विष्टित | ः २६४ | शं न आपो धन्वन्या        | ••••  | २९२    |
| या ते प्राण प्रिया          | . २९७ | शतं ते अ्युतं हायनान्    | ••••  | २३२    |
| या नः पीपरदिश्वना           | . 311 | शतं मेषान् पृक्ये        | ••••  | ३०६    |

|                         |      | रष्ट |                           |      | Free   |
|-------------------------|------|------|---------------------------|------|--------|
| शतं वो अम्ब धामानि      | •••• | 240  | सर्वेषां च क्रिमीणाम्     |      | प्रष्ठ |
| शरदे ला हेमन्ताय        |      |      | 1                         | **** | 784    |
|                         | **** | २३३  | सर्वो वे तत्र जीवति       | **** | 238    |
| धद्धाया दुहिता तपसो     | **** | 185  | सोम ओषधीभिरुद-            |      | •      |
| श्रेष्टो जातस्य रुद     | 1000 | 244  | कासत                      |      | 43     |
| स.                      |      |      | ,                         | **** | 135    |
|                         |      |      | सायं सायं गृहपतिनों       | •••• | 336    |
| सं कामतं मा जहीतं       | **** | 558  | सिन्धुपत्नीः सिन्धुराज्ञी | **** | 219    |
| सं गच्छस्व पितृभिः      | •••• | 33   |                           |      |        |
| सं मा सिञ्चन्तु मरुतः   |      | 222  | स्यं चक्षुर्गच्छतु        | **** | 33     |
|                         | **** | ***  | स्यों दिवोदकामत्          |      | 112    |
| स त्वमन्ने सौभग॰        | **** | 204  |                           | **** | 144    |
| स नो बाजाय श्रवस        |      | 470  | -3a v g.                  |      |        |
|                         | **** | 123  | हन्बोर्हि जिह्नामद्यात्   | **** | 90     |
| समुद्रो नदीमिरुदक्षामत् | •••• | 132  | हस्ताभ्यां दश शासात्      | **** | २६९    |
|                         |      |      |                           |      |        |

## अकारादि क्रम से विषय सूची।

| विषय                    | वृष्ट         | विषय                 |       | 28              |
|-------------------------|---------------|----------------------|-------|-----------------|
| ग्र.                    |               | आदर्श वेदपाठी        | •••   | -               |
| अप्नि आदि की पूजा       | २७३           | आदर्श शारीरिक जी     |       |                 |
| अज्ञान का कारण          | 303           |                      | •••   | १३७–१३८         |
| 'अप' शब्द पर विचार      | १६६–१६८       | आधुनिक जीवन          | •••   | 150             |
| अविद्या का स्वरूप       | <u> ४५</u> ४६ | आयुका हास            | ***   | २४०             |
| 'अहं' ब्रह्म का ठीक भाव | 39            | आयु की पूर्णता       | •••   | २१०-२११         |
| आ.                      |               | आयु की बृद्धि        | •••   | २०१             |
| आचार्य की विशेषता       | 100-101       | आयु वृद्धि का मार्ग  | •,•   | २०५             |
| आत्म-हिंसक की गति       | 112           | आर्थ यज्ञ            | •••   | १६१             |
| आस्मा का निवास          | ६८—७०         | आयों की सम्ध्या प्रा | र्धना | 141-142         |
| आत्मा का स्थान          | ६७६८          | आश्वासक वैद्य        | •••   | २२८–२३०         |
| आस्मा की अमरता          | ८३—८४         | ₹.                   |       |                 |
| आत्मा की कर्मानुसार     | in.           | इतिहास पुनरावर्तन    | •••   | 6               |
| अनेकजन्मों में गतिं     | ८६            | इंद्रजाल की लीला     | •••   | ३३              |
| आत्मा की शक्तियां       | 60 7          | ਤ.                   |       |                 |
| आत्मादि तत्वों का वर्णन |               | उपदेश का प्रभाव      | ***   | 200             |
| सायण तथा पाश्चात्य-     |               | उपनिषद् वेद के अनु   | सार   |                 |
| बिद्वान्                | 98-900        | उपदेश करते हैं       | •••   | 44-48           |
| बादशं जीवन              | २४५           | उपसंहार              |       | <b>३१४–३१</b> ६ |

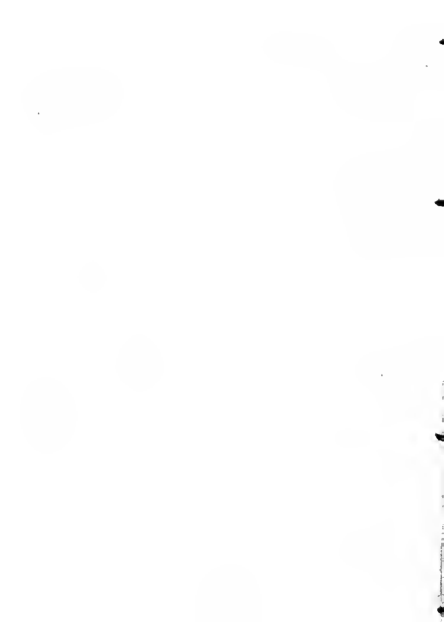
| विषय                  | <b>তি</b> ছ | विषय                   | प्रष्ठ    |
|-----------------------|-------------|------------------------|-----------|
| ऋ.                    |             | ज.                     |           |
| ऋषियों का गौरव        | ३०५         | जल के पांच भेद         | . २९२     |
| ए.                    |             | जल के लाभ              | . २९०     |
| एक शंका               | 194-198     | जल चिकित्सा            | . २८४–२८५ |
| श्रो.                 |             | जल में सब ओपधियां      | . २८६-२८८ |
| ओषधियों का बल         | २६५-२६६     | जाबूगर और इन्द्रजाल    |           |
| ओपधिरूप गौएं          | २५८-२५९     | जीव का स्थान           | ६४—६६     |
| थ्यौ.                 |             | जीव की अलग सत्ता       | 3525      |
| औषध का स्वरूप         | २५१         | जीव की शरीर से भिन्नता |           |
| औषध ज्ञान की महिन     |             | तथा अमरता              | ८३—८४     |
| औपध योग               |             | जीव झहा से भेद         | • • •     |
| ৰ.                    |             | जीव भौतिक नहीं ,       | •         |
| कर्म की प्रधानता      | 999-999     | जीव स्वरूप             | ६२—६३     |
| क्में वखों के रूप में |             | जीवन का उचादर्श        | 296       |
|                       |             | जीवन के सम्बन्ध में    |           |
| करपाण का मूल ब्रह्मच  |             | विविधमत                | ८५        |
| कवियों की प्रतिभा     | २८९         | जीवन ज्योति            | 211       |
| क्षय रोग              | २७६         | जीवन का लक्ष्य         |           |
| ग.                    |             | ज्ञा निर्वल वनाता है   |           |
| गुरु शरण              | 8c—8g       |                        | 184       |
| _ ^                   |             | ज्ञान का प्रकाश        | 100       |
| गुरु शिष्य भाव        | 100-106     | ज्ञान के पीछे की दशा   | 36-95     |

| विपय<br>त.               | पृष्ठ   | विषय पृष्ठ<br>न.               |
|--------------------------|---------|--------------------------------|
| तत्वज्ञान की प्राप्ति    | 906-990 | नदियों की पवित्रता २९१-२९२     |
|                          |         |                                |
| तत्व सन्देश संप्रह       | 938-33€ | नबीन बेदान्त २७—२८             |
| तीन तत्व                 | ५०—५२   | ३३—३५                          |
| तृतीय तत्व               | 99      | नवीन येदान्त का मूल            |
| तैतीस शक्तियां           | १३५-१३६ | दुर्बल है ४१—४२                |
| ₹.                       |         | नवीन वेदान्त के दृष्टान्त २८३० |
| वंछितोद्धार              | २१८-२१९ | नियमित जीवन .,,. २३२           |
| दिग्य जीवन               | 14      | निराशा वादी मत बनो १४२         |
| दिभ्य सम्पत्ति           | २३४-२३७ | ч.                             |
| दीर्घ जीवन               | २१५-२१६ | पुनर्जन्म ८८—९२                |
| दुःख का विभाग            | ७२—७३   | 335-338                        |
| दुःख क्या है             | 98—9£   | पुनर्जन्म के प्रमाण ९१—९२      |
| देवताओं का कोप           | २३३     | परवशता के दो भाग और            |
| दोनों की भूल             | 98—95   | उनका फल भेद ७५                 |
| दो ब्रह्मचारियों का र्ज  | विन-    | परिच्छित्र तथा विभुतस्व १०४    |
| दश्य                     | 196     | पापी कौन है २८०                |
| युत रहित रक्षा           | १४३     | पुरानी वैद्यक २१७              |
| द्रष्टु-रष्ट का योग सत्य | 48      | पूर्ण आयु २१३-२१४              |
| घ.                       |         | प्रकृति का नित्यत्व,. ६०—६१    |
| धार्मिक जीवन             | २३९-२४० | प्रकृति वाचक वृक्ष शब्द ५२—५३  |

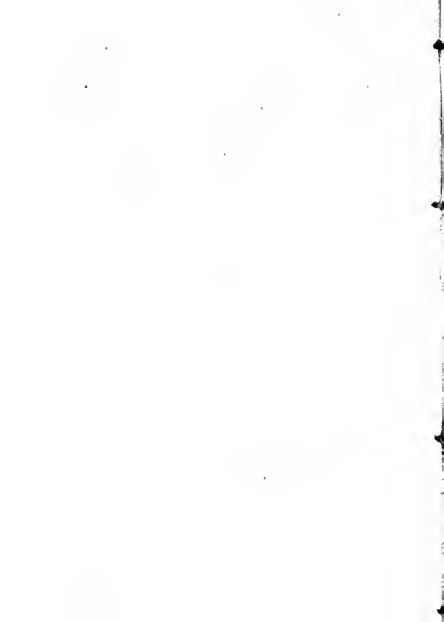
| प्रभु बन्दना २२०-२२१ प्रभु बन्दना २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | विषय                         | <b>रह</b> | विषय पृष्ठ                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----------|-------------------------------------|
| प्रभु बन्दना ३—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | प्रभु-त्रसाद                 | 99-60     | ब्रह्मचर्य और मेखला १८८-१९०         |
| प्रभु स्वरूप ५४-५३ प्रमाण परीक्षा ४८ प्राचीन शल्यचिकित्सा २५३ प्राणायाम २९७ प्राणायाम के लाभ २९९-२०० प्राणायाम के लाभ २९७-२९८ प्राणायाम महिमा, ३०१-२०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-२०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-२०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-२०२ प्राणायाम प्राणाया                                                                                                                                                                                                           |                              | 25,0-558  | ब्रह्मचर्यं का प्रभाव १८०-१८८       |
| प्रमाण परीक्षा ४८८ प्राचीन शस्यचिकिरसा २५३ प्राणायाम २९७ प्राणायाम के लाभ २९९-२०० प्राणायाम के लाभ २९७-२९८ प्राणायाम के लाभ २९७-२९८ प्राणायाम महिमा २००-२९८ प्राणायाम महिमा २०१-२०२ प्राणायाम महिमा १०१-२०२ प्राणायाम महिमा १०१-१०० प्राणायाम १०१-१०० प्राणायाम १०१-१०० प्राणायाम १०१-१०० प्राणायाम १०१-१००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | प्रभु बन्दना                 | \$        | ब्रह्मचयं की दिन्य शक्तियां १५६-१५७ |
| प्राचीन शल्यचिकित्सा २५३ प्राणायाम २९७ प्राणायाम के लाभ २९९-३०० प्राणायाम के लाभ २९७-२९८ प्राणायाम महिमा ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा ३०१-३०२ प्राणां का बल ३०३-३०४ प्रारच्य और पुरुपार्थ १९७ व. व. वोद्ध मत २२-२३ बोद्ध मत २२-२३ बोद्ध मत को अपूर्णता २३-२४ प्राची का स्वरूप १६९-१७० प्राच्यारी का स्वरूप १६९-१७० प्राच्यारी के द्वारा ३३ देवताओं मानसिक प्रेरणा २०१-२७८ प्राच्यारी का प्राच्या अर्थ स्वरूप १९५-१८६ प्राच्यारी के प्राच्या अर्थ स्वरूप १९५-१८६ प्राच्यारी का प्राच्या अर्थ स्वरूप १९५-१८६ प्राच्या वेद्य २०३-२०४ प्राच्या वेद्य २०३-२०४ प्राच्या प्राच्या अर्थ स्वर्य २०१-२०४ प्राच्या वेद्य २०३-२०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्रभु स्वरूप                 | d8-male   | ब्रह्मचर्य के अभावसे हानि १७३       |
| प्राणायाम २९७ भ. भ. भिक्त और कर्मण्यता २०३-२०४ भिक्तिथा पुरुषार्थसे शक्ति १३९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे शक्ति ।। १४९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे शक्ति १३९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे शक्तिथा पुरुषार्थसे शक्ति १३९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे शक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १३९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १३९-१४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४० भिक्तिथा पुरुषार्थसे १४ | प्रमाण परीक्षा               | 88        | ब्रह्मचर्य के लक्षण १५५-१५६         |
| प्राणायाम के लाभ २९९-३०० प्राणायाम के लाभ २९९-३०० प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ प्राणां का बल ३०३-३०४ प्राराण को वल ३०५-१०४ प्राराण के ३०५-१०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | प्राचीन शल्यचिकित्सा         | २५३       | ब्राह्मण वैद्य २३७-२३८              |
| प्राणायामसे रोग नारा २९७-२९८ प्राणायाम महिमा ३०१-३०२ प्राणों का बल ३०३-३०४ प्राणों का बल ३०३-३०४ प्रारच्य ओर पुरुषार्थ १९७ व. भेदाभेद बाद ३९-४७ भेदाभेद बाद ३९-४७ भेताभेद बाद ३९-४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | प्राणायाम                    | २९७       | भ.                                  |
| प्राणायाम महिमा, ३०१-३०२ भगवद्गक्ति २२३-२२४ प्राणों का बल ३०३-३०४ मिस २ गति ९३—९४ प्रारम्थ ओर पुरुषार्थ १९७ व. भौतिक चिकित्सा ३९—४० मौतिक चिकित्सा २४९ म. मनुष्य बुद्धि का विकास २०४ मनोबल से रोग नाश २०६-२०८ मस्मचारी का आदशे १८५-१८६ मानसिक प्रेरणा २०१ सहमचारी के द्वारा ३३ देवताओं मानसिक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृति १ म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | प्राणायाम के लाभ             | २९९–३००   | भक्ति और कर्मण्यता २०३-२०४          |
| प्राणों का बल ३०३-३०४ मिस २ गति ९३—९४ भेदाभेद बाद ३९—४० मेदाभेद बाद ३९—४० मेतिक विकित्सा २४९ म मनुष्य बुद्धि का विकास २७४ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मानसिक विकित्सा २०१ मानसिक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष मानुष १ मानुष .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | प्राणायामसे रोग नाश          | २९७–२९८   | भक्तितया पुरुषार्थसे शक्ति १३९-१४०  |
| प्रारम्थ ओर पुरुषार्थ १९७ व. भेदाभेद बाद ३९—४० व. भोतिक चिकित्सा २४९ व. मोतिक चिकित्सा २४९ व. मानुष्य बुद्धि का विकास २७४ व. मानुष्य बुद्धि का विकास २७४ व. मानुष्य वृद्धि का विकास २७४ व्यव्धि का व्यव्धि २०५ व. मानुष्य वृद्धि का विकास २७४ व. मानुष्य वृद्धि का विकास २०४ व. मानुष्य वृद्धि का विकास २०४ व. मानुष्य वृद्धि का विकास २०४ वृद्धि का वृद्धि का विकास २०४ वृद्धि का विकास २०४ वृद्धि का विकास २०४ वृद्धि का             | प्राणायाम महिमा,.            | ३०१-३०२   | भगवद्गक्ति २२३-२२४                  |
| य. भौतिक चिकित्सा २४९ म. मनुष्य दुद्धि का विकास २७४ मनुष्य दुद्धि का विकास २७४ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मानिसक चिकित्सा २७१ मानिसक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति १ मानुष प्रकृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्राणों का बल :              | १०३–३०४   | भिस्तरगति ९३—९४                     |
| बौद्ध मत २२—२३ म. सनुष्य बुद्धि का विकास २७४ मनुष्य बुद्धि का विकास २७४ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मानसिक विकित्सा २७१ मानसिक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति १ मानुष प्रकृति १ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृति १ मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | प्रारम्ध ओर पुरुषार्थ        | 390       | भेदाभेद बाद ३९—४०                   |
| बोद्ध मत की अपूर्णता २३—२४ मनुष्य बुद्धि का विकास २७४ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मनोबल से रोग नाश २७६-२७८ मानस्कि विकित्सा २०१ मानसिक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                              |           | भौतिक चिकित्सा २४९                  |
| ब्रह्मचारी का स्वरूप १६९-१७० मनोबर्ज से रोग नाश २७६-२७८ मनोबर्ज से रोग नाश २७६-२७८ मानसिक चिकित्सा २७१ मानसिक प्रेरणा २६९ को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७ मानुष मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति ७ मानुष प्रकृति .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | बोद्ध मत                     | २२—२३     | म.                                  |
| ब्रह्मचारी का आदर्श १८५-१८६ मानसिक चिकित्सा २७१<br>ब्रह्मचारीके द्वारा ३३ देवताओं मानसिक प्रेरणा २६९<br>को पुष्ट किया २०७ मानुप प्रकृति ७<br>ब्रह्मचर्य १५८ मायावाद का पोल ४३—४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | बौद्ध मत की अपूर्णता         | २३—२४     | मनुष्य बुद्धि का विकास २७४          |
| ब्रह्मचारीके द्वारा ३३ देवताओं मानसिक प्रेरणा २६९<br>को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७<br>ब्रह्मचर्य; ३५८ मायावाद का पोल ४३—४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ब्रह्मचारी का स्वरूप         | १६९-१७०   | मनोबल से रोग नाश २७६-२७८            |
| को पुष्ट किया २०७ मानुष प्रकृति ७<br>ब्रह्मचर्य; १५८ मायावाद का पोल ४३—४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | नसचारी का आदरी ·             | १८५-१८६   | मानसिक चिकित्सा २७१                 |
| ब्रह्मचर्य १५८ मायावाद का पोल ४३—४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ब्रह्मचारीके द्वारा ३३ देवता | मों       | मानसिक प्रेरणा २६९                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | को पुष्ट किया                | २०७       | मानुष प्रकृति                       |
| ब्रह्मचर्य और तप १८६-१८७ मृगतृष्णा आदिका रहस्य ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | महाचर्य                      | 946       | मायावाद का पोल ४३—४४                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ब्रह्मचर्य और तप             | १८६–१८७   | मृगतृष्णा आदिका रहस्य ३४            |

| विषय                   | 28      | विषय पृष्ठ                      |
|------------------------|---------|---------------------------------|
| मृत्यु आचार्य है · · · | 308     | विकास बादका सार तथा             |
| मृत्यु का भय           | 338     | वेद प्रचार पर प्रभाव ९—१२       |
|                        |         | विकासवाद की प्रधानता ८९         |
| - 0                    | २३१–२३२ |                                 |
| मेखला देवता            | 365-365 | विचित्र स्वप्न २४१-२४२          |
| में रोगी नहीं होसकता   | २८१     | विज्ञान वाद २५—२६               |
| . य.                   |         | विशिष्टाद्वैत बाद ३८—३९         |
| यज्ञोपवीत संस्कार      | १५९–१६० | वीर योधा १९१-१९२                |
| योग्य गुरू का स्वरूप   | 30      | वृक्ष का गौरव ५२५३              |
| τ,                     |         | बेद और बैद्य २५७-२५८            |
| रक्षक बनो              | 380     | वेद की प्राचीनता ६              |
| रस्सी और सांप          | 79      | बेद के देवता १४८                |
| रोग का निदान           | २६६     | वेद में अध्यात्मिक ज्ञान १०१    |
| रोग कीटाणुओं का नाश    | २९४-२९६ | वेदान्तियों का वैदिक प्रमाण १०१ |
| रोग पाप है             | 5,80    | वेदान्तियों के प्रमाणमन्त्र     |
| रोगी का आश्वासन        | २६६-२६७ | की सरल न्याख्या ५७—५९           |
| . ज.                   |         | वेदोपदेशकों की कमी २४४          |
| रुम्बी आयु             | २२१     | वैदिक आशावाद १२९-१३०            |
| छोकायतवाद              | 19—77   | वैदिक चिकित्सा २८३              |
| व.                     |         | वैदिक शस्य चिकित्सा ३०६-३०८     |
| बायु में औषध सार       | ६२      | वैद्यों से आशाएं ३११-३१२        |
| बास्तव योग की कुन्जी   | 905     | वैद्यों से प्रार्थना ३०९-३१०    |

| विषय                     | ZE              | विषय                       | বৃদ্ধ           |
|--------------------------|-----------------|----------------------------|-----------------|
| श.                       |                 | सन्ने वैद्य                | २२७             |
| शक्तिवाद                 | 8583            |                            | 94-95           |
| शक्तियों का विकास        | १३७–१३८         | सबसे बड़ा वैधराज           | २४५             |
| शरीरकी उन्नति धर्म है    | 328-32 <b>६</b> | सारी शक्तियां ठीक करो      | 181-185         |
| शरीर की विचित्रता        | 151             | सुख की सामग्री             |                 |
| शरीर को कष्ट देना मुक्ति |                 | सुख दुःख का वैदिक          |                 |
| का साधन नहीं है          | 358             |                            | હદ્હવ           |
| शरीर में जीव का स्थान    | ६४—६९           | सुख दुःख की ब्यवस्था       | <b>9</b> 9—60   |
| शरीर धर्म का साधन है     | 153-158         | सुख दुःख स्वकम फल है       |                 |
| शिक्षा का आदर्श संस्थाअ  | में             | सुमार्ग                    |                 |
| में बेद पाठ              | 308-304         | सूक्ष्म ज्ञान का वैदिक     |                 |
| शिप्य परीक्षा            | 96              | उपाय                       |                 |
| शून्यवाद की आस्रोचना     | २६              | सुर्य की किरणों का छाभ     | २७५             |
| स.                       |                 | सृष्टितत्व की नित्यता      | પ3—પદ           |
| संसार दुःखमय नहीं है     | 99              | सौर तथा चान्द्र चिकित्सा   |                 |
| संसार मिथ्या नहीं है     | ₹₹८             |                            |                 |
|                          | ५७—६०           | स्वप्न का द्यान्त तथा स्वा |                 |
| सचा नेता                 | 950-956         | की लीला                    | ३०—३३           |
| _                        |                 | स्वाधीन चिकित्सा           | <b>३१२-३</b> १४ |
| सचा शिक्षक               | 106-106         | स्वाभाविक नीरोगता          |                 |
| सचा सोम                  | २०९             | स्वामायिक नारागता          | 434             |
| सची सजावट                | १६५             | हासवाद                     | 15-18           |



## त्र्यथ तत्त्व-सन्देशो नाम प्रथमोऽध्यायः



#### **\* ओ३म्** \*

#### प्रभु वन्द्ना।

~らさまさる~

जगद्दन्यं नमस्कृत्य ज्ञानराशिं स्वयम्भुवम् । क्रियते वेदसन्देशो लोकानां हितकाम्यया ॥१॥

श्रर्थ—प्रभो ! तुम ज्ञानमय तथा स्वयम्भ हो । सारा संसार तुम्हें एजता है। महाराज तुम्हारे चरणों में मस्तक भुका कर, मजुप्य-मात्र के हितार्थ में श्रव वेद—सन्देश नामक पुस्तक के लिखने में प्रवृत्त होता हूं॥१॥

उपासितो यो मतिमद्भिरेव,

कदाचिदाप्तस्त्वतिदुर्लभस्तैः ।

हृदा मनीपी मनसाभिक्छप्तः,

स ज्ञान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ २ ॥

व्यर्थ—प्रभो,कोई २ मेथावी, योग-युक्त महातमा ही तुम्हें पा सकता है। जब तक सारी वृत्तियां निरुद्ध हो कर, एक तुम्हारी ही लौ न लग जावे, तुम्हें हम प्राप्त नहीं कर सकते। हे विभो ! इस पुरुषार्थ को तुम ही शान्ति से निर्विघ्न समाप्त कराइयो॥ २॥

> श्रुतिस्मृतिभ्यां प्रतिपादितो यो, जगन्नियन्ता जगदेकनीडम्।

उपास्यदेवः शरणं प्रकृष्टं,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ३ ॥

श्चर्थ-भगवन् ! सब वेद तथा शास्त्र श्चाप का ही प्रतिपादन कर रहे हैं। श्चाप सब संसार के नियामक तथा एकमात्र श्चाश्चय हैं। श्चाप ही उपास्य देव तथा उत्तम शरण हैं। श्चाप ही इस प्रयक्त में निर्विद्यता पैदा करें॥ ३॥

बशे त्रिलोकीं दधतं बरेण्यं,

िधियाधिगम्यं यम्रुपास्य देवाः ।

पदे परार्ध्ये विमला निषेदुः,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ४ ॥

श्रथ—महाराज ! श्राप तीनों लोकों को वश में रख रहे हैं। श्राप प्राप्त करने योग्य तथा सूच्म दृष्टि से श्रिधिगत होने वाले हैं। महाराज ! विद्वान सज्जन श्राप की उपासना करके ही विमल हो जाते तथा मोज्ञपद को प्राप्त करते हैं। प्रभो ! श्राप ही इस यह को सफल करें॥ ४॥

उपास्य यं मुक्तसमस्तवन्धं,

विशुद्धरूपं मुनिवर्यधीराः।

भवन्ति पूता अथ लब्धलभ्याः,

स शान्तिमारमेह तनोतु भूयः ॥ ५ ॥

अर्थ-जगदीश! आप सब बन्धनों से मुक्त तथा विशुद्ध-स्वभाव हैं। मुनीश्वर लोग आप की आराधना से ही पवित्र तथा सिद्ध-मनोरथ हो जाते हैं। श्राप ही इस कार्य में सहा-यक हो॥ ४॥

प्रचण्डतापः प्रततं प्रकाशं,

करोति नित्यं रविचन्द्रयोर्यः।

स बोत्ति सर्वं न च तस्य वेता,

स ज्ञान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ६ ॥

अर्थ-प्रभो ! आप ही अपने प्रखर प्रकाश से नित्य सूर्य तथा चन्द्र को प्रकाशित कर रहे हो ! आप से कुद्र द्विपा हुआ नहीं, पर आप को कोई पूर्णतया जान नहीं सकता । आप ही इस शुभ आरम्भ में सुभे प्रोत्साहित करें ॥ ई॥

चराचरात्मा हृदिसंस्थितोऽपि,

यो त्रह्मपुर्या दहरे सरोजे।

चिरात्मसिद्धचाऽनुभवैकवेद्यः,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ७ ॥

अर्थ-भगवन ! आप जड़ तथा चेतन के प्राणाधार हो । आप हृदय-मन्दिर में होते हुए भी ब्रह्मपुरी के मध्य में मृहम कमल में हो (हृष्टिगोचर नहीं हो)। चिर पर्य्यन्त आत्मसिद्धि तथा अनुभव द्वारा तुम्हारे दर्शन हो सकते हैं। महा महिम ! तुम्हारी ही प्रेरणा से यह कार्य्य आरम्भ होता है। तुम्हारी ही सहायता से पूर्ण हो॥ ७॥

'ओ३म् शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

## विषयावतरागिका।

सभ्य संसार के इतिहास में वैदिक-सभ्यता वड़ी पुरानी है। वैदिक साहित्य सव से पुराना साहित्य है। जिस समय यहां पर वेद के ज्योतिस्तम्भ से प्रकाश की रिश्मयां निकल कर सिन्धु और सरस्वती के विमल जल-तल के ऊपर चिलविल २ करती थीं, और उन के तीर पर वसने वाले लोग जल के साथ ही साथ ज्ञानामृत का भी पान करते थे, उस समय अभी शेष संसार के ऊपर प्रलय-काल के गाढ़ अन्धकार का ही अकाटक साम्राज्य हा रहा था।

यह ठीक है। वेद झान का प्रथम उद्गार है। परन्तु इस का यह अर्थ नहीं है कि झाज कल के सुशिक्तित, विझानी कला कौशल में निपुण, सर्वाग पूर्ण लोगों के लिए वेद में सब विद्याएं मौजूद हों। हम किस लाभ को लक्ष्य बनाकर वेदाध्ययन के लिए इतना कप्ट सहें और आपक्तियों का सामना करें? आज मनुष्य निर्जीव जगत का शासक वन रहा है। एक एंजन की पीठ पर बैंड कर, दूसरे एंजन सिग्नेट का धुवां मुख और नासिका के छिड़ों में से फप र निकालता हुआ मनुष्य किस उदेश्य से अपना मुंह पीछे की ओर मोड़े? आपने पूर्वजों के गो-यानों, अश्व-यानों के वर्णन में, निद्यों, और पर्वतों के स्तोत्रों में, भेड़ वकरियों के माहात्म्य के गीतों में आज हम अपने लिये क्या हुंड सकते हैं? यदि कोई अन्द्रशी वात निकली भी, तो भी यह वसे

ही व्यर्थ परिश्रम होगा जैसे सारा दिन पहाड़ खोद २ कर अन्त में चृहा हाथ लगे और मनुष्य यह कहकर सन्तोप धारण करले कि अच्छा है लाज तो रह गई।

नहीं, यह बात नहीं है । बास्तव में मनुष्य-समाज की उन्नित मोटरों की दौड़ से या बिजली की चमक और भिन्न २ प्रकार के फ़ोनों के आश्चर्य-जनक चमत्कारों से मापना कठिन है। मनुष्य सदा से अपनी २ प्रकृति के अनुसार प्रकृति का भोग करते आये हैं, ज्यों २ अधिक विह्मुख होकर, वह अपनी तृष्णा को विशाल करते हैं, प्रकृति-देवी भी अधिकाधिक हाव भाव के जटिल जाल का विस्तार करती हुई, एक ओर से तो उन्हें खींचे चली जाती है, और, दूसरी आर से ज्यों ही वह आगे बढ़ते हैं वह भी आगे ही आगे दौड़ी चली जाती है। सैकड़ों नये २ मार्गी पर सहस्रों नये २ दृश्यों को देखकर मनुष्य चिकत होजाते हैं। अन्त में कोई किसी में और कोई किसी में रह जाता है।

प्रत्येक युग में धन से प्रेम करने वालें और विद्या से उदा-सीन, विद्या से प्यार करने वाले और सम्पत्ति से विमुख तथा धन और विद्या दोनों की ओर मुके हुए लोग रहा ही करते हैं। एक समय में एक समुदाय बलवान बन जाता है और दूसरे समय में दूसरे प्रकार के लोगों की बारी आती हैं। इस बात को ध्यान में रखकर जब हम इतिहास के पन्ने पलटते हैं, तो सर्वत्र समय २ पर भिन्न २ तरंगें उमडती हुई दीख पड़ती हैं। इन के बहाव में ही संसार बहा करता है। दूसरे शब्दों में इसी बात को यूं कह सकते हैं कि जन-समुदाय के सम्मुख श्रादर्श बदल २ कर रक्खे जाते रहते हैं।

संसार की रचना के अनुसार मनुष्य का स्वभाव भी परिवर्तन-प्रिय है। एक आदर्श के पीछे दूसरे का पर्याय आता है। यही कारण है कि संसार चक में भिन्न २ चक चल कर प्रत्येक विचार को जनता के सामने आने के लिये एक से अधिक वार अवसर मिलता है। इन भिन्न २ विचारों के साथ सारी परिस्थितियां भी नये सिरे से प्रकट होती हैं। यदि विशेष बाधाएं उपस्थित न हों, तो पूर्ण विश्वास से कहा जाता है, कि उसी प्रकार की घटनाएं भी होती रहती हैं। इसी नियम को विद्वान लोग इतिहास के पुनरावर्त्तन के नाम से समरण करते हैं।

श्राज कल विकास-वाद (Evolution) का सिद्धान्त विजयी हो रहा है। कोई भी शास्त्र क्यों न हो, इसी के रंग में रंगा हुआ विद्धानों के मुखारविन्द से निकलता श्रोर सुनने वालों के कानों में पड़ता है। सब विद्यार्थ श्रोर सब कलाएं इस का गुण गान कर रही हैं। सब दर्शन श्रोर सब विज्ञान इस के पांच की श्रोर माथा भुकाये हुए नीची श्रांखों ताकते हैं। सब मत श्रोर सब सम्प्रदाय, गणों के गण, इस के चारों श्रोर घेरा डाले पड़े हैं। प्रत्येक जीवन-वर मांग रहा है। सिर रगड़ २ कर श्रोर इस की पाइं-रज मस्तक पर रमा २ कर, इस देवों के देव के श्रादेश की बाट जोहता है। प्रत्येक करण विलाप करता हुश्रां सुनाई पड़ता है। "हे देव! कृता करना, मेरा सय मान गुमान तुम्हारे प्रमाण-पत्र के विना मुरभाया जाता है। यह सिर का हिलाना वन्द करो, नहीं तो मेरी ग्रीवा पर पक वाल के सहारे लटकती हुई तीच्या ग्रासि-धारा ग्राव पड़ी कि ग्राव पड़ी। मेरे प्राण संकट में हैं। मेरी ग्राँखें पत्थराई जातीं हैं। मेरा जी गिरता ग्रोर दिल धड़कता है। कानों में सांप २ की ग्रुन्क ध्वनि ग्रोर ग्रंगों में ग्रिथिलता बढ़ती चली जाती है। मेरा नाक ठयड़ा पड़ रहा है। कर ग्रागे कर २ मेरे मन्द श्वास को मेरे वन्धु-गण देख भाल रहे हैं। गले में विग्वी वन्ध गयी है। हा, प्रभां! में इवा जा रहा है। वचाइश्रो २, मेरे सर्वस्व तुम हो। जीवन तुम हो। माई वाप तुम हो। तुम्हारे एक ग्राव में मेरी जीवन-घुटी है। द्या करो, दया करो।" ये शब्द हैं जो प्रत्येक के मुँह से काँपते हुए निकल रहे हैं। यह देवता सुगमता से प्रसन्न होने वाला नहीं।

थोंड़े से शब्दों में इस सिद्धान्त का सार यह है। संसार उन्ति-शील है। प्रत्येक विभाग में उत्तरोत्तर विकास हो रहा है। क्या प्राकृतिक थ्रोर क्या मानसिक, सामाजिक अथवा आत्मिक जीवन के थ्रंगों में कल से थ्राज थ्रौर थ्राज से थ्राने वाला दिन थ्रागे है। पशु, पित्तयों का शरीर मनुष्य के शरीर का एक प्रकार से पूर्व-रूप है। काल-क्रम से पिर-स्थिति के पिरवर्त्तन हो जाने के कारण, शीतोंग्ण के प्रभाव से थ्रंग प्रत्यंग घट बढ़ कर, भड़ कर और बढ़ कर, लम्बे, छोटे और गोल हो कर, थ्र्थांत भान्ति २ के पिरवर्त्तनों में से गुज़रते हुए वर्त्तमान भिन्न २ जातियों के देह का बिरणाम (Develop-

ment) हुआ है। मानुष-काया सब से वढ़ कर सहम, अतएव उत्क्रान्ति-युक्त है। मद्भली और मैंडक के, हाथी और सिंह के, भेड़ और बकरी के, गौ और घोड़े के, कुक्कड़ और मार के स्मारक कुद्ध न कुद्ध अंश इस में विद्यमान हैं।

श्रारंभ में मनुष्य का मस्तिष्क अनुभव तथा शिक्षा के श्रभाव के कारण बहुत दूर की न सोच सकता था। रानैः २ उस की सार-प्रहण करने वाली सुद्म शक्तियां पदार्थी के अन्दर घुसने लगीं। पत्तियों की पीं २ और चीं २ से, भेड़ बकरियों की में २ से, गी श्रीर भैंस की वां २ से, जंगल के सुखे पत्तों की सर २ से, फाड़ियों श्रौर वृत्तों के कुएडों के फंफाबात के प्रकोप से पैदा होने वाले भंकार से, बादलों की गरज से ब्रौर विजली की कड़क से बोलना सीख कर, उस ने लाखों भेदों में विभक्त वोलियों और सहस्रों भिन्न २ भाषाओं का क्या विस्तृत-ढांचा बना लिया है! में श्रौर तू के शब्दों के कोष का विस्तार कोसों में भी न समाने वाले वाङ्मय के रूप में हो गया है और नित्य बढ़ता चला जा रहा हैं। अच्छी २ कवितायें, दिल बहलाने वाली श्रौर शिक्षा देने वाली कथायें, बडे २ मनोरञ्जक उपन्यास, नये से नये नाटक श्रौर उत्तमोत्तम सार-वस्तु से भरपूर पुस्तकों की मालाएं श्राज मनुष्य के साहित्य-सदन की शोभा को चार चान्द लगा रही हैं।

पहिले पहिल मनुष्य सुर्ग्य धौर चान्द को देखकर आश्चर्य करता था कि तेज़ और शीतल प्रकाश के गोले कहां से ब्रा जाते हैं। प्रातः और सायं की लाली, पूर्णमासी की चान्दनी

से उज्ज्वल तथा अमावस्या के अगाध अन्यकार से ढांपी हुई रात का दश्य, नाचते ध्रौर कृद्ते हुए तारागण की सुन्दरता, उस की हैरानी के लिये पर्याप्त सामग्री थी । विशाल पर्वतों पर ऊंचे २ वृत्त, गड़ २ करते हुए पर्वतों के करने, ठाठें मारती हुई निद्यां; उमड़ २ कर ब्राती हुई लहरों के उभरते हुए सुफेद भाग के रूप में, मानों, मन के येग को प्रकट करता हुआ। समुद्र-यह पदार्थ उसे भयभीत कर देते थे। गुनैः २ उस ने वाहर की विशालता में गंभीरता को धारण करना सीखा है। भ्रव वह पर्वतों के सामने हाथ जोड़ने के स्थान पर, उन में से सुरंगें निकालता श्रौर सड़कें बनाता है। नदियों के कवित्त नहीं गाता, उनकी छाती पर पुल बनाकर हज़ारों और लाखों मन की गाड़ियां चलाता है। आज दार्शनिक बुद्धि, विज्ञान के सहारे स्थल से मुद्दम और सुद्दम से घटश्य तक जा पहुंची है। पत्थर से लेकर मनुष्य तक सब एक ही लड़ी में पिरोये जा रहे हैं। जड़ चेतन का विभाग उड़ गया है।

पेसे ही धार्मिक तथा सामाजिक जीवन आरम्भिक दशा से निकल कर विकास को प्राप्त होरहा है। प्रथम जहां आत्मरज्ञा ही एक मात्र विचार था, वहां अब न्याय, अन्याय का विवेक भी साथ मिल रहा है। पहिले जहां प्रत्येक व्यक्ति अपनी २ आव-र्यकताओं को स्वयं ही पूरा कर लेता था, वहां अब सामा-जिक जीवन इतना ओत मोत होरहा है, एक का निर्वाह दूसरों के साथ इतना जुड़ गया है, कि लाखों मनुष्य एक २ स्थान पर ' मिल कर रहते और नगर वसाते हैं। वेद संसार में सब से पुराना पुस्तक है। वैदिक सभ्यता ग्रारिभिक सभ्यता है। उसी श्रवस्था को पुनर्जीवित करने का यहां सर्वथा व्यर्थ है। यह वन में रोनेके समान है। सुनने वाला कोई नहीं। इस का समर्थक होना अपनी मूर्खता का प्रकाश करना है। वैद्यानिक उन्नति के स्थान पर जड़ जगत् की पूजा श्रौर सादा पश्चपने का जीवन कौन विद्या-प्रेमी पसंद करेगा? श्रतः वेद के उद्धार करने का भाव सार-रहित श्रौर वलहीन होने के कारण झोड़ देना चाहिए।

विकासवाद एक श्राधुनिक विचार है। इस से श्रत्यन्त पुराना एक श्रौर वाद है। इसे हम हास-वाद के नाम से पुकार सकते हैं। वह सब युगों में सब जातियों के साहित्य तथा वर्त-मान व्यवहार में पाया जाता रहा है। जब कभी किसी मनुष्य से यह कहा जाता है, कि अमुक कार्य्य ता बड़ा ख़राब है, न्याय से यून्य तथा अत्याचार से युक्त है, इस का परित्याग करो, तो वह क्या उत्तर देकर अपना पल्ला छुड़ाता है—'यह रीति मेरे पूर्वजों की है'। बाप, दादा अौर पूर्वजों के नाम पर मनुष्य ने श्रपने सन्तान श्रोर भाईयों को बेचा, श्रपने जैसों को अपने विनाद के लिए नाना प्रकार के दुःखों और क़ेशों का निशाना बनाया, बेवस, जिह्वा-रहित, निर्दोप पशुत्रों स्रौर पित्तयों को सताया और लाखों वेहदा हंसी दिलाने वाली, कपोल-करिपत, मिथ्या लीलाश्रों को माना श्रौर मनवाया है। जहां प्रकृति में नित्य गति पायी जाती है, वहां इस के साथ उसे विशेष नियम में रखने के लिये एक बिरुद्ध गुगा भी पाया

जाता है। यह हे परिवर्तन में श्रश्चि (Inertia)। भौतिक संसार में इस के अनेक परिणाम हैं। सामाजिक जीवन में भी चरितार्थ होकर यह समाज की बंधी हुई मर्यादाओं को श्रति शीघ यदलने से बचाता है। हमारा भोजन, हमारा घरेलू जीवन, हमारा रहन सहन तथा पहरावा—सव इसी नियम के श्रधीन होकर चिरकाल तक एक ही सीमा के श्रन्दर २ घूमते रहते हैं। साहित्य में वे-लगाम लेखकों की श्रापा-धापी इसी से रुकती है। कर्म काग्रड तथा रीति रिवाजों में ढीलेपन का यही एक इलाज है। इस वृत्ति का यह मानसिक प्रभाव होता रहा है कि प्रत्येक जाति अपना सुनहरी युग सदा पीझे ही देखती रही है। प्रत्येक मनुष्य को अपनी वाल्यावस्था के वर्षन में विशेष रस आया करता है। अस्ती वर्ष का बृढ़ा भी अपने बचपन की चञ्चलता को समरण करके एक बार तो ब्रानन्द के श्रांसुओं से डाढ़ी के सुफ़ेद वालों को तर कर देता है। इसी प्रकार सब जातियां अपने ब्रारिमक इतिहास के पर्यालोचन में ब्रानन्द ब्रनुभव किया करती हैं। उन्हें प्राचीन शब्दों में दिव्य गान सुनाई देता है। पूर्वजों की मूर्तियों में देवता छौर उन के मकानों के खगड़रों में विशाल स्वर्ग के दृश्य दिखाई पड़ते हैं । इस विचार के ब्रनुसार प्रत्येक विषय में पुरानी मर्थ्यादा ही प्रमाण है। अन्द्री हो या बुरी, हर बात में उस मर्यादा को तोड्ना बुरा समभा जाता है। श्राज कल मंजुंप्य बहुत गिर गया है। धर्म, कर्म का कोई बल नहीं रहा। सामाजिक सम्यन्ध की शुद्धि दूर भाग गयी है। परस्पर विश्वास का गन्य भी नहीं बचा। शरीर, मन और आतमा सभी दुर्बल हो गये हैं। सारी काया पलट गयी है। क्या कहें, कोई रहने योग्य समय नहीं रहा। दिन पूरे कर रहे हैं,—इस प्रकार की अनेकों बातें इस हास-वाद के बहाब में वह कर मनुष्य किया करते हैं।

वस्तुतः दोनों वादों में थोड़ा बहुत सत्य पाया जाता है। स्थिरता जगत में नाम को नहीं। श्राज जो श्राकाश में स्वेच्छा-चारी है, वही कल लोहे के पिओर में वन्द हो जायगा। जैसे पिहिये के भिन्न २ भाग ऊपर नीचे बदलते रहते हैं, बैसे ही मनुष्य के व्यक्ति-गत तथा समाज-गत जीवन में भी उतार चढ़ाव श्राते रहते हैं। इस लिये बुद्धिमान वह नहीं, जो प्रत्येक बात में प्रत्येक चात में वह सियाना समभना चाहिये जो वर्त्तमान की सब बातों में दोष ही दोष देखता है। भ्रतकाल का निरादर करना श्रथवा उसकी चिता पर रोना, एक जैसी मुर्खता है।

किसी समय एक विचार प्रवल है और दूसरे समय दूसरा विचार बल पकड़ लेता है। इस प्रकार से एक चक सा वना रहता है। जैसे कथि कालिदास अपने 'मालिथकाशिमित्रम्' नाम के प्रन्थ की भूमिका में कहते हैं, कोई वस्तु इस लिये प्रहण मत करो क्योंकि वह प्राचीन है और न ही दूसरी का अपमान करो क्योंकि वह नई हैं । भूगर्भ-विद्या के विद्वानों ने

शुराणिमस्येव न साधु सर्वं, न चापि कान्यं नविमस्यवद्यम् ।
 सम्तःपरीक्ष्यान्यतरद् भजन्ते, मूदः परप्रत्ययनेयबुद्धिः ॥

धरातल को खाँद २ कर मनुष्य-जाित के पृर्वजोंके बनाये हुए हैरान करने वाले पदार्थ निकाल २ कर विकास-वादकी बाल की खाल निकालने वालोंका मुँह वन्द कर दिया है। प्राचीन लोगों के शिल्प, कला-कौशल तथा विद्या के चमत्कारों के प्रमाणों के सामने तो इस सिद्धान्त का सारा बखेड़ा एक मखौल ही जचने लगता है। पुरानी कविता में वह रस टपकता है जो भ्राजकल के भ्राति-प्रसिद्ध कवियोंके शब्दों में भी शायद ही देखनेमं भ्राता हो। पुराने दर्शनकारों की वारीकियां, कवि-सम्राटों के वाणी-विलास, व्याक-करण तथा निक्कशास्त्र के बनाने वालों की भाषा—विज्ञान में निपुणता, शिल्पियों के शिल्प, महात्माओं की तपस्या और भ्रात्मि-क बल के वृत्तान्त—यह वार्त देख २ कर इसी परिणामपर मनुष्य पहुँचता है कि जहां तक मनुष्य का सम्बन्ध है, उन्नति के भ्रादर्श में लाखों वर्षों से कोई विकास नहीं हुआ।

दूसरे विचार में भी इसी प्रकार प्रत्युक्ति से काम लिया गया
है। कोई पदार्थ पूर्ण नहीं। गुण तथा दोप की परीज्ञा कर, गुण
का प्रहण तथा दोपका त्याग करना चाहिये। प्रत्येक सभ्यता में,
जो संसार में कुड़ काल के लिये राज्य करती है, कुड़ गुण पाप
जाते हैं। ग्रन्थथा वह संसार में ज्ञण भर भी न ठहरने पावे।
किसी सभ्यता की उन्नति की परीज्ञा इस वात से करनी चाहिये.
कि उसके द्वारा कितनी जनता ने कितना सुख पाया है। ग्रतः
वेद का पुनरुद्धार इस लिये मतकरों कि वह ग्रति प्राचीन है।
न ही उसका इसलिये ग्रपमान तथा त्याग करों कि श्रव हम
वहुत ग्रिथिक उन्नत हो गये हैं। ग्राने वाले प्रकरणों में यह दर्शाने

का यल किया जावेगा कि वेद खपनी शिला तथा विचारों की उत्तमता के खाधार पर ही ब्रह्म करने योग्य है।

जीवन क्या है ? संसार क्या है ? हमारा इससे क्या सम्बन्ध है ? हमारा जीवनलच्य क्या है और हम कैसे अपने मनोरथ की सिद्धि कर सकते हैं ? ये प्रश्न हैं, जो सय शास्त्रों, दर्शनों, मतों और सम्प्रदायों ने उठाये हैं। सबने श्रपनी २ समभ के ब्रनुसार उत्तर दिया है। ब्राबो, इनके विषय में वेद से पूछ देखें कि उसका क्या सन्देश है। दूसरे भिन्न २ विचारों के साथ मिलाते हुए, वेद के विचार भी जब खुले प्रकाश में हमारी थ्रांखों के सामने श्रावेंगे, तब ही वस्तुतः उसके गौरव की श्राधार-शिला फिर पक्की जम सकेगी। हमें इस बात में विश्वास है कि यदि पाठकगरा ध्यान पूर्वक लेखक के मन्तव्य के श्रनुसार उसके शब्दों को सरलता से विचारते चलेंगे, तो जब वह पुस्तक को समाप्त करके ड्रोड़ेंगे, उस समय उनका श्रात्मा भी इसी तरह के धौर वेद-सन्देश को दूसरों को सुनाने के लिये उन्हें प्रेरित कर रहा होगा। इस ब्राशा श्रौर इन शब्दों के साथ हम प्रकरण को आरम्भ करते हैं।



## भूमिका

## ( प्रथम प्रकरण )

## वादि-विनोद् ॥

एक वड़े नगर के कोने पर होटे से मकान में एक महात्मा निवास किया करते थे। उन्हें वहुत कम लोग जानते थे झौरवह भी नगर में वहुत कम ही जाया करते थे। हां, प्रायः यह देखा जाता था कि सायं समय कुक सत्संगी उनके पास झाकर शंका-समाधान किया करते थे।

पक दिन एक जिज्ञासु किसी दूर स्थान से चलकर उस कृटिया के द्वार पर पहुंचा। जब उसने किवाड़ को खटखटाया, अन्दर से आवाज़ आई 'कौन हो'? उस युवक का हृदय थरां गया। उस शब्द में कोई अनोखी गंभीरता उसे सुनाई पड़ीं। एक क्षण ठहर कर,नए पैदा हुए २ विश्वास से पूर्ण होकर, उसने धीमें स्वर से कहा, 'महाराज! यही जानने की इन्द्रा से तो आपके पास पहुंचा हूं, कि में कौन हूं। द्वार खुल गया। महात्मा की आंख पर जब उस विनीत जिज्ञासु की हिए पड़ी, तो उसे उसने प्रसन्नमुख और मुसकराते हुए पाया। चार पांच व्यक्ति

<sup>\*</sup> पाटक ध्यानपूर्वक गुरु तथा जिज्ञासु के सक्ष्ये स्वरूप को इस प्रकार से समझे ।

श्रौर बैठे थे। महात्मा ने हाथ के इशारे से उसे भी श्रपने पास विठा लिया। कुद्ध प्रसंग चला हुआ था, उसके समाप्त होने पर पहिले आये हुए लॉग जाने ही लगे थे कि महात्मा ने उन्हें ठहरा कर नये आये हुए को अपना प्रश्न पृक्षने का आदेश किया। जिज्ञासु ने उसे नमस्कार किया और वह अपना आशय यूं प्रकट करने लगा।

जि०-महाराज! यह जीवन क्या है? मृत्यु क्या है? यह संसार क्या है? हम नित्य देखते हैं, श्रानकी श्रान में प्राणी चल बसते हैं । में इन बातों पर विचारता हुश्रा घवरा गया हूं। मुक्ते न तत्त्व का पता चलता है श्रौर इसी लिए न ही किसी कार्य में हिच पैदा होती है। जब मरना ही है, तो फिर जीवन की इच्हा ही क्यों की जावे? पर सौ बार द्याने पर भी यह नहीं हटती।।

महा०-यह प्रश्न कठिन और लम्बा है। बड़े २ विद्वानों ने भी इस में गाते खाए हैं: । और कुछ पूछो, ताकि संसार में कुछ आनन्द भी ले सको।

जि०-भगवन ! जब विद्वानों की भी इस विषय में गतिनहीं है, तो ब्राप जैसे ब्रनुभवियों के पास ब्राकर भी यदि मैंने इसे न

<sup>\*</sup> अधिव हसितं गीतं पिशतं वैः श्वािरिभिः।
अधिव ते न दश्यन्ते कष्टं कालस्य चेष्टितम्॥
जं अहन्यहिन भूतानि गच्छिन्ति यममन्दिरम्।
जेपा जीवितुमिच्छिन्ति किमाश्चर्यमतः परम्॥ (महाभारत)
देवैरत्रापि विचिकिस्तितं पुरा न हि सुविज्ञेयमणुरेप धर्मः।

कर्रा १।१।२१॥

पाया, तो मेरी जीना निरर्थक हैं । मेरे सिर पर तो मृत्यु का भृत सवार है। मुक्ते इस दशा में किसी खोर वात में रस भी तो नहीं खाता †।

महा०-यह बड़ा सदम विषय हैं। बहुतकमलोग इसे समक्त श्रोर समका सकते हैं: श्रतः सबको इसमें रस भी नहीं श्राता। क्यों लोकेश जीई! श्राप इस जीवन-समस्या के विषय में किस मार्ग का श्रयलम्बन करना चाहते हैं?

लोके०-महाराज ! मुक्ते तो यह प्रतीत होता है कि सहम २ कह कर राई का पहाड़ बना लिया गया है। बात तो वड़ी सीधी ख्रोर स्पष्ट है। प्रत्यक्त संसार में क्या दिखाई देता है ? सब लोग किस नियम का पालन करते हैं ? अपना तथा अपने बन्धुओं का उद्द पूर्ण करना। मनुष्य ने अपना पेट भरने का जो साधन हाथ में ले लिया है, वह उसी में दिन रात लगा रहता है। यदि सुसी

देवैरत्रापि विचिकित्सितं किल त्वं च मृत्यो यन्न सुविज्ञेयमात्थ ।
 वक्ता चास्य त्वादगन्यो न लभ्यो नान्यो वरस्तुल्य एतस्य कश्चित् ॥
 ( कठ० १ । १ । २२ ॥ )

<sup>🕆</sup> अभिध्यायन् वर्णरतिप्रमोदानतिर्दार्धे जीविते को रमेत ॥ कठ० १।१।२८॥

<sup>‡</sup> श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः श्रण्वन्तोऽपि बहबो यन्न विद्युः । आश्रयों वृक्ता कुशलोऽस्य सरुधाऽऽश्वयों ज्ञाता कुशलोऽनुशिष्टः ॥ कट० १ । २ । ७ ॥

आश्चर्यवत्पश्यति कश्चिरेनमाश्चर्यवहृद्ति तथैव चान्यः। आरचर्यवचीनमन्यः श्रणोति श्रुग्वाप्येनं येद् न चैव कश्चित्॥ गीता २। २९॥ इ तात्पर्य ऐसे स्यक्ति से है जो इस लोक के सुख को ही परम-लक्ष्य मानता हो।

होता है तो कुद्र समय के लिए मित्रों के साथ गयोड़े हांक लेता है ग्रौर फिर विस्तरे पर फैल जाता है श्रौर खुरांटे लेने लग जाता है। भ्रौर, यदि परिश्रम सफल न होने से, श्रामदनी कम श्रौर खर्च के श्रधिक होजाने से; चइर के दोनों सिरे मिलते नहीं, तो चिन्तातुर रहता है। सोते, जागते ठगडे स्वास भरता है श्रौर हरदम हाय २ करता हुन्ना हृदय के भाव को प्रकट करता है। प्रथम तो निद्रा उससे दूर ही रहती है, ख्रोर, यदि कभी ख्रांख लग जाती है, तो भयानक स्वप्न उसे थ्रा दवाते हैं। बात एक ही है। दोनों रूप एक ही चित्र के हैं। न सदा सुख रहता है श्रौर न सदा दुःख रहेगा। दशा, रथ के पहिये के समान ऊपर नीचे होती ही रहेगी ! चिन्ता पिशाची को दूर करो । इतने व्याकुल होकर निराशता के गड़े में क्यों पड़े हो ! खात्रो, पीस्रो स्रौर थ्रानन्द करो । श्रपने पास न हो, तो ऋण लेकर भी चैन लुटो† । यह शरीर वार २ कहां ? मृत्यु तो खड़ी ही है ‡। एक वार भस्म हुए पीछे फिर यह श्रानन्द छूट ही जावेंगे :। महाराज ! श्राप बुरातो मना रहे हो ?मुफे यही एक खुला मार्ग दिखाई दे रहा है। महा०-नहीं, प्यारे,में खुले विचार को कभी बुरा नहीं मानता।

<sup>\*</sup> सुखस्यानन्तरं दुःखं दुःखस्यानन्तरं सुखम् ।
सुखं दुःखं मनुष्याणां चक्रवत् परिवर्त्तते ॥ १ ॥
कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा ।
नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥ २ ॥
ने यावज्जीवेत् सुखं जीवेत् ऋणङ्कृत्वाष्ट्रतं पिवेत् ।
भरमीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं दुतः ॥
‡ मरणं प्रकृतिः शरीरिणां विकृतिजीवितमुच्यते ।
क्षणमप्यवतिष्टते इयसन् यदि जन्तुर्ननु ठाभवानसो ॥ (कालिदासः)

पर यह सारा चित्र तभी तक मनको रिक्ता सकता है, जब तक वास्तव में संसारका कोई भार श्रमीऊपर नहीं पड़ा। प्रत्येक प्राणी सुख ही चाहता है। कौन चाहता है कि मुक्ते दुःख मिले? पर इस चाह के पूरा करने का उपाय तुम्हारे कहने के श्रमुसार चैन लूटना नहीं हो सकता। नहीं तो, यह लोग जिनके पूर्वज सात पीदियों तक भी न समाप्त होने वाली सम्पत्ति छोड़ गये श्रीर उन्हें कमाने की चिन्ता से मुक्त कर गये, बड़े श्रानन्द में होने चाहिये। पर क्या वात ऐसी है? सच यह है कि केवल पेट-भगवान की श्राराधना से सुख नहीं विक दुःख मिलता है। वैद्यों का यह प्रसिद्ध श्रमुभव है कि भूख से इतने लोग नहीं मरते जितने श्रिधक टोसने से मरते हैं। श्रीर को पुचकार २ कर रखने वालों की नाड़ी भी रुक्त जाया करती है। जब जन्म-सिद्ध धनवानों की यह श्रवस्था है, तो उनका तो कहना ही क्या, जो कोड़ी के तीस २ विकते हों!

श्रेर भोले भाई ! उन्हें तो पृक्ता ही कोई नहीं। कभी सोचा भी कि ऋण कैसे प्राप्त होता है ? देखो, ऋण उन्हें दिया जाता है, जिन में कभी लौटाने की शक्ति दिखाई दे। जो मुक्त, तुक्त श्रोर सभी से लेकर, चौक में बैठ, खा पीकर, मृद्धों पर ताश्रो देकर बिना डकारे ही चट करजाने वाला हो, उसे ऋण नहीं मिल सकता। दो चार वार ही लोग उसके फँदे में भले फँस जावें। इसलिए तुम्हारी वात जगत में चल ही नहीं सकती।

लोके०-महाराज ! ब्रादर्श ऐसे ही होते हैं। उनको ब्राचरण

में लाने का यक्ष करते रहना चाहिये। क्रापने भी तो सौ वार पेसा उपदेश किया है।

महा०-भोले, तृ दूर की सोच नहीं सका। तिनक ध्यान तो कर, संसार कैसे चल रहा है। सांसारिक सुख साधारण जनों का लच्य होता है। पर केवल गरीर और इन्द्रियों में ही रमण करने से दुःख ही दुःख पेदा होता है। तुम्हारी वात तब सची हो जब पेसा करते हुए कोई रोगी न हो, किसी को मन की व्यथा न सतावे, कोई सन्तानहीनता तथा अन्य भयंकर छेगों का गिकार न बने। यदि तुम्हारा उपदेश अत्तर २ माना जावे, सारा जगत लफंगों, गुगडों, व्यभिचारियों, चोरों, डाकुओं, चर-सियों, भंगडों, गरावियों और कवावियों से भर जावे। क्या यह प्रजा तुम्हें भाती है? सब लोग पेसी सृष्टि से छुटी चाहते हैं। सज्जन उनकों सुधार कर गानित स्थापित करना ही बड़ा धर्म समभते हैं। आप सुनाइये, उपरामजी आप वया विचारते हैं?

उप०-महाराज ! मैं जब जीवन की समस्या पर विचार करता हूं तो मुक्ते तो सारा संसार दुःखमय ही प्रतीत होता है । कभी रोग के रूप में, कभी मृत्यु के रूप में, निर्धनता के रूप में और कभी मित्र पुत्र, स्त्री तथा अन्य वान्धवों के विश्वास-धात के रूप में, अर्थात यह दुःख समयरपर भिन्नरस्वांगोंको भरता हुआ हमें तपाता रहताहै।अतः इनसे छुटकारा पानाही परम पुरुषार्थ है।

अथांत् जो जगत् से हटकर निवांण को लक्ष्य बना चुका हो । यहां स्क्रिक् बोद्धसम्प्रदायों की ओर संकेत आरम्भ होता है।

<sup>🕆</sup> अथ त्रिविधदुःखात्यन्तिनृत्तिरस्यन्तपुरुपार्थः ॥ सांख्यसूत्र १ । १

जि॰-उपरामजी, श्रापने मेरे मन की जानी। ऋष्या उपाय भी सोचकर बतार्वे।

उप०-भाई, सोचना क्या है! तृष्णा को मारदो। घर वारको क्षेड्दो। गरवे वाने धारण करो। संसार से मुँह मोड़लो। सारे सम्बंध तोड़दो। एकान्त वन में निवास करो। मेल मिलाप को वन्द करो। खाने, पीनें के विषय में उदासीन होजाओं। तपस्या श्रौर कठिन वतों से काया को सुखाकर, मनको वश में करो। वाहिर की प्रवृत्ति को त्याग करके, अन्दरकी घुड़-दौड़ को भी वंद करो। अपने आपको भी भुलादो। दीपक युभता है, तो वुभतेदो यह निर्वाण-पद है। इसके आश्रय के विना तो भव-सागर में लहरों के थपेड़ों की मार ही मार है।

जि०-भाई जी, आपका उपदेश तो वड़ा सरस तथा शान्ति-प्रद है। पर मुक्ते कुड़ ऐसा सन्देह प्रतीत होता है, कि इन वातों की नींव वहुत पक्की नहीं है। इच्छा अथवा काम का प्रत्येक आत्मा के साथ नित्य संबंध रहता है। इसके विना तो आँख भी नहीं क्रपक सकती।

उप०-चाह जी वाह! तुम्हारा कथन तो अत्युक्तिमात्र ही प्रतीत होता है। हम कभी भी प्राण् धारण करने तथा आँखें भ्रापकाने की कियादं इच्छा पूर्वक नहीं करते। वह तो स्वयं ही चलती रहती हैं। इनकी चिन्ता मत करों। सब दुःख के मूल, इच्छा को द्वाने का प्रयत्न करों। न नयी कामना पैदा होगी, न नया प्रयत्न करना पड़ेगा। इससे न सफलता का फुलाव और न निष्फलता की उदासी पैदा होगी। आतमा शान्तियुक्त होजावेगा।

पूर्व कर्मों का भोग समाप्त होने पर जैसे तेलके विना दीपक गुल होजाता है, ऐसे ही ब्रात्मा भी सदा के लिए शान्त होजावेगा। यही सबसे बड़ा रहस्य है।

जि॰-प्रिय मित्र ! यह वात ऐसे सुगम नहीं, जैसे ग्राप इसे वनाना चाहते हो । शरीर-धारण के कार्च्य सदा के अभ्यास के कारण विशेष परिश्रम के यिना चलते रहते हैं। परन्तु इसका यह श्रर्थ नहीं कि उनकी तह में इच्डा कार्य्य नहीं कर रही होती। नासिका को हाथ से यन्द करके देखों तो सही । अभी आत्मा यांलता है, कि मुक्ते जीने दो। इसलिए यह हो सकता है कि तृण्णा या लालच हानिकारक हो, पर सब कर्मों के मूल, इच्छा को कुचल सकना असम्भव है। भ्रतः खाना, पीना, उठना, वैठना सभी कुत्र करना पड़ेगा। सारे लोगों से संसर्ग भी रखना पड़ेगा। कोई मित्र श्रोर कोई रात्रु भी होगा। इससे यह स्पष्ट होजाता है कि ब्राप के मार्गानुसार राग, द्वेष से सर्वथा मुक्त रहता श्रोर सुख, दुःख से इटकर, दीपक की तरह वुभ जाना जुड़ता नहीं। हम ता इतना भी कह सकते हैं कि वन श्रीर एकान्त-वास ब्रावश्यक नहीं कि हमारे मलिन संस्कारों को एका-एक भाड़ सकें । हम न भी चाहें,तो भी वाह्य सृष्टिहमें मित्रता, वैर तथा उदासीनता के रंग में रंगे विना नहीं रह सकती।

स्थानं विविक्तं यमिनां विमुक्तये
 कामनुराणामितकामकारकम् ॥ ( भर्नृहरिः )
 रागद्वेपविमुक्तस्य वनस्थस्यापि देहिनः
 उत्पद्यन्ते त्रयः पक्षा मित्रोदासीनशत्रवः ॥

महातमा जिज्ञासु के इन उत्तरों से बड़े प्रसन्न हो रहे थे। इन वातों से उसकी तीव्र-बुद्धि थ्रौर सूच्म दृष्टि का पता चलता था। पर अभी वह इस वादि-विनोद को कुछ थ्रौर भी देखना चाहते थे। उनके दाएं थ्रोर अन्तरानन्द जी के होठ फड़फड़ा रहे थे। उनका संकेत पाने ही वाल उठे।

श्रन्त०-श्रजी, बाहिर का क्या चलेड़ा है। सब मनकी मौज है। श्रन्दर का ही एक प्रतिविंव सा है, जिसे हम जगत कहते हैं। संसार कोई पदार्थ नहीं। इस जिए वाहिर न सुख है: न दुःख है। इस भटकने को बन्द करो।

जि०-बहुत ख्व ! संसार मन की ही एक फलक का नाम है। नहीं, यह ठीक नहीं होसकता ! वाहिर के पदार्थों के संस्कारों से ही मेरा मानसिक भगडार वनता है। सब व्यक्तियों का ज्ञान भिन्न र है। पर यदि सब को मिला लिया जाबे, तो भी असंख्य ऐसे पदार्थ एड़े हैं; जिनके संबन्ध में हमारे पास कोई ज्ञान प्राप्त करने का साधन ही नहीं है। और, क्या किसी एक व्यक्ति के वीस वस्तुओं के ज्ञान का कहीं यह फल होता है, कि शेष सारा संसार न रहे ? यदि आन्तरिक भावों की झाया ही यह जगत होता, तो हमारे लिए कभी भी कोई नयी घटना न हुआ करती। कभी किसी पदार्थ में उत्सुकता न होती। कोई नाश या प्राप्ति अथवा उन के निमित्त से होने वाली प्रसन्नता तथा गमी का भाव न दिखाई देता। हम नित्य दर्श्या में अपना प्रतिविंव देखते हैं। पर

जो बाह्य जगत् को अन्दर का ही मिथ्या प्रपञ्च मानता हो । बौद्धों में
 तथा वर्त्तमानयुग के विचारकों में कुछ ऐसा माननेवाले हुए हैं।

क्या कभी हमारे श्रन्दर यह विचार पेदा हुआ कि हम कोई नया पदार्थ देख रहे हैं ! दर्पण फूट जाता है। क्या हम कभी भी उस प्रतिविंय के नारा हो जाने का शोक मनाते हैं ? कदापि नहीं, हम तो उस दर्पण को ही रोते हैं। कारण कि, झाया कोई स्वतन्त्र सत्ता नहीं होती । वह कोई वास्तव पदार्थ नहीं । परन्तु जब वह श्रपनी झाया देखने वाला मरता है, तो उसके सब संबंधी बरसों शोक मनाते हैं । नित्य हम नये पदार्थों के नये संस्कार ब्रह्ण करते हुए उनके नयेपन को ब्रनुभव करते हैं। साधारण से साधारण घटनाद्यों में भी कभी २ हमें स्वीकार करना पड़ता है कि 'ब्राज तो वह श्रानन्द श्राया, जो पहले कभी नहीं श्राया था'। भाई जब भृत, वर्त्तमान और भविष्यत् सभी घ्रन्दर ही हैं, तो इन वातों का होना संभव ही नहीं हो सकता। एक व्यक्ति ने लगडन का दर्शन नहीं किया और न उसके विषय में उसे कोई ज्ञान है। निश्चय रखों, उसके मन में उसके विषय में कोई संस्कार नहीं हो सकता। कभी लग्डन का उसको स्वप्न नहीं थ्रा सकता।उसकी वात चीतमें कभी उसका उदाहरण नहीं हो सकता । उसके साथ इस वात में मिलने वाले हज़ारों मनुष्य हो सकते हैं। पर लग्डन संसार में है, चाहे कोई उसे जाने या ना जाने। इस लिए अन्तरानन्द महाशय, श्राप संसार को श्रसली समभकर, श्राश्रो, मेरेसाथ मिल जाश्रो थ्रौर हम महात्मा जी से ही इस गांठ को खोलने के लिए कहें।

इतने में पीछे से एक श्रौर श्रादमी ने सिर हिलाया। इस का नाम श्रन्यानन्दक था। श्रव तक यह श्रन्य-रूप ही बैठे थे।

अर्थात् जो ऐसा माने कि अन्दर बाहिर सब अभावरूप है ॥

भीरे २यह शृत्य-भाव भरने लगा था श्रौर अन्त में इनका मुँह खुलही गया।

श्र०-सुनो भाई, जैसे वाहिर कुद्ध नहीं, वैसे अन्दर भी कुद्ध नहीं।सब माया ही माया है। न में हूं श्रौर न तुम हो। सब मिथ्या-प्रपञ्च है।

जि॰-श्ररे भोले भाई, यह वृथा दुहाई क्यों मचाई है ? तुम सभों को मिथ्या, श्रभावरूप कहने वाले स्वयं कैसे मिथ्या हो सकते हो ? तुम सबके मिथ्यापन के द्रष्टा हो। तुम अपने मिथ्या-पन को नहीं जान सकते। अन्यथा तुम्हारा मिथ्यापन भी मिथ्या ही है। तुम्हारा तो मिथ्या प्रलाप है।

महा०−भाई मायाराम∜ तुम क्यों चुप बैठे हो ? इन लोकायत श्रौर बौद्ध विचारों से इस युवक जिज्ञासु का सन्तोप नहीं हुश्रा। तुम भी कुञ्ज कहो।

मा०-केवल ब्रह्मही सत्य है। ब्रन्य सव कुछ मिथ्या है। ब्रौर कुछ है ही नहीं। इस शरीर के भ्रम को छोड़ देना चाहिए। यही सव दु:खों का वीज है। न यहां कोई कक्तां है ब्रौर न करण है। न कोई किया है ब्रौर न कारक है †। यह सवश्मायावी की

<sup>\*</sup> श्री शंकराचार्य्य के सिद्धान्तानुसारी नवीनवेदान्तियों की ओर संकेत है।

<sup>ं</sup> प्रत्येक किया तब ही प्रकट होती है, जब कोई करने वाला, किसी साधन की सहायता से करता है। उस का किसी पर प्रभाव पड़ता है। कोई उद्देश फल किसी को प्राप्त होता है। यह सब संबंध जिनके अन्दर किया घूमती हैं, कर्त्ता, कर्म, करण, आदि कारक अर्थात् किया को सिद्ध कराने वाले कहाते हैं।

माया है। यहां न कोई पुग्य है, न पाप है। न सुख है, न दुःख़ है। न कोई उपासक है, न उपास्य। न कोई गुरु है, न शिष्य। सव शास्त्र और प्रमाण अविद्या की अवस्था में ही उपयोगी हैं। पर यह जैसे हुआ, जैसे न हुआ। परमार्थ में न कोई झाता है और न क्षेय है। अहह ! आनन्द है!

जि०-न भाई, यह बात भी नहीं है। हम कुच्छ तो हैं। हम सदा ध्रपनी सत्ता को ध्रमुभव करते हैं। गाढ़ निद्रा में, जब सव इन्द्रियां सो रही होती हैं, हम ध्रपना ध्रमुभव नहीं छोड़ते। तभी तो जाग कर कहते हैं—'ध्राज बड़े ध्रानन्द से सोये'। हम निरन्तर बहती हुई ज्ञान-धारा के बिन्दु भी नहीं। हम ध्रांख, कान ध्रादि करणों द्वारा पहुँचाए हुए संस्कारों से भिन्न चेतन सत्ता हैं। हम इन संस्कारों को संग्रह करके बासना और स्मृति को धारण करते हैं। पुरानी बातों को सुनते सुनाते हैं। जब एक ही पदार्थ को देखते, संघते, चखते और छूते हैं, तो उसकी एकता को निश्चित करके कहते हैं कि यह सब कियाएं एक ही एदार्थ पर हो रही हैं। मरे हुधों को स्मरण कर शोकानुर होते हैं। पुराने मित्रों को पुनः ध्रपने सामने देखकर प्रसन्नता से उद्घलते हैं। यदि यह सब कुद्ध और मैं, विषय भी और विषयी भी मिथ्यारूप हैं,तो यह दिखाई वयों देते हैं खोर में देखता क्यों हूं?

मा०-जिज्ञासु जी, में यह कव कहता हूं कि तुम भी सर्वथा मिथ्या हो । वरन, यह कहता हूं कि तुम ब्रह्मरूप हो ।

जि॰-यह अनुभव के विरुद्ध कहते हो। मुक्ते सदा यही प्रतीत होता है कि 'में हूं'। इसलिए अपनी सत्ता से इनकार

नहीं कर सकता। पर ऐसा भी कभी नहीं देखा कि मैंने अपने आपको शुद्ध, बुद्ध, मुक्त-स्वभाव परमात्मा ही समभा हो। अपना अनुभव होना और बात है और ब्रह्म-रूप होना और बात है। नहीं मुभे कोई आवश्यकता प्रतीत होती है कि सब दिखाई देनेवाले पदार्थों को युंही मिथ्या समभ लूं।

मा०-जैसे अन्धेरे में मनुष्य रस्सी को सर्प समक्त लेता है, पर प्रकाश होने पर भ्रान्ति दूर हो जाती है। जैसे दूर से चम-कते हुए सीए को चांदी समक्त लेता है, परन्तु थोड़ा समीए आते ही भ्रम भाग जाता है, ऐसे ही यह सारा संसार भ्रमरूप समको।

जि०-यह दृष्टांत तो उलटा पड़ता है। रस्सी मिथ्या नहीं। सर्प मिथ्या नहीं। रस्सी में सर्प की भावना ग्रसत है। ग्रान्ति का स्वस्त्प ही यह है कि एक वास्तव पदार्थ के स्थान पर दूसरे वास्तव पदार्थकी कल्पना करना। वास्तव में सीप, प्रकाश-रिमग्रों के कारण चांदी (जो कि सदृप है) की तरह चमकता है ग्रीर हम उसे चांदी ही समक वेठते हैं। हो कुछ न, श्रीर प्रतीत होने लग जावे, ऐसा नहीं हो सकता। वस्तुतः श्रसद् में सद् का यह श्रस्थासं हो ही नहीं सकता। मिथ्या प्रतीत होने के लिए भी कोई सदृप ग्राश्रय चाहिए।

अध्यास या आरोप का शंकर स्वयं यही स्वरूप बताते हैं—
 "स्मृतिरूपः परत्र पूर्वद्यावभासः" ( वेदान्तभाष्ये )

अर्थात् दूसरे भिन्न पदार्थ में देसे हुए किसी अन्य वस्तु का स्मृति के बङ से प्रतीत होने लगना अध्यास कहलाता है। जैसे रस्सी देखी। सर्प की स्मृति इतनी प्रबल हुई कि अन्धकार में निश्चल रस्सी फुंकारे मारती हुई भारते लगी।

मा०-अञ्जा, अय तुम समक्त जाओगे। कभी किसी जादूगर (Hepnotist) की पकड़ में आये हो? इन्द्रजाल का दृश्य कभी देखा? कुठ नहीं होता और फिर प्रतीत होता है।

जि॰-यह वात भी सत्य नहीं है। जो कुछ हम देखते हैं, या सुनते हैं, उसका एक मानसिक चित्र (Psychological image) हमारे चित्त में सदा मौजूद रहता है। जब हम सो जाते हैं, इन्द्रियों के बाह्य व्यापार बन्द हो जाते हैं, नया संस्कार भीतर प्रवेश नहीं कर रहा होता। परन्तु यदि अधिक थककर या पेट भरकर लेटे हों, सोने से पूर्व चिन्तातुर रहे हों या किसी विशेष वात के संबंध में बड़े ध्यान से सोचते, विचारते या पढ़ते रहे हों, अथवा कुछ सुनते रहे हों, तो गाढ़ निद्रा नहीं अथाती, स्वप्न आते रहते हैं।

मा०-क्रभी हमारी वात तुने समभी ही नहीं। ले, एक और दृष्टान्त मिल गया। सारा संसार भी एक वड़ा लम्बा स्वप्न

ही तो है 🕸 ।

जि०-धवराइए नहीं। स्वप्न का स्वरूप तिनक अपने सामने लाओ और सोचो। अभी सारा भेद खुल जाएगा। देखो, स्वप्न में क्या होता हैं। आँखें बन्द हैं, पर रंगा रंग के चित्र विचित्र दृश्य हम देख रहे हैं। बाहिर का कोई शब्द नहीं सुनते, पर

<sup>\*</sup> शंकर के अनुयायिओं का एक प्रसिद्ध श्लोक जीव को ब्रह्मरूप और ं संसार को स्वप्न वतला रहा है इस लोरी के विपेले प्रभाव से ही भारतीय जाति गाढ़ निदा में सो रही है—

<sup>&</sup>quot;ग्रुदांसि बुद्धोसि निरक्षनोसि संसारमाया परिवर्जितोसि । संसारस्वप्रस्त्यजमोहनिद्दां मन्दालसा वाक्यमुवाचपुत्रम्" ॥

अन्दर पूरी गन्धर्व-सभा लग रही हैं। बाजे गाजे वजते हैं। रागी गारहे हैं और नाच होरहा है। अभी देखों, वह युद्ध हो रहा है। हाथ हिलता नहीं, पर हज़ारों के गले कट रहे हैं और लाखों घायल होरहे हैं। रुधिर की निदयां बहने लग जाती हैं। रुधिर-प्रवाह के गर्भ र सम्पर्क से हम बौंक भी पड़ते हैं। तलवार के बार से चीख़ भी निकल जाती है। अपना सिर स्वयं काट लेते और फिर शोक-वश रोने भी लग जाते हैं। शतुओं से बचने के लिए पड़े र सेंकड़ों कोस भाग जाते हैं। शतुओं से बचने के लिए पड़े र सेंकड़ों कोस भाग जाते हैं। कभी र जोश में आँख भी खुल जाती हैं। सुफ़ेद बस्त्रों से सदा ढकी रहने वाली हिमालय की चोटियों पर जा चढ़ते हैं, समुद्रों को पार कर लेते हैं, और जो कभी नहीं हुआ, वायु में उड़ भी लेते हैं।

अन्त०-बहुत ठीक। तभी तो में कहता था, अन्दर ही सब कुछ है।

जि०-भाई, धीरज धरो । वाहिर संसार विद्यमान है, यह श्रभी कह चुके । यदि इसे स्वप्न की तरह मिथ्या कहो, तो यह वात वनने की नहीं है । जागृत-दशा के ही संस्कार, मानो, मृत्ति को धारण कर स्वप्न में खड़े होजाते हैं । यह श्रमणु-मात्र मन सारे विश्व का रूप बन जाता है । वस्तुतः उस समय एक वड़ा नाटक हम खेल रहे होते हैं । दिन में जिन २ रूपोंको धारण किया, धारण करने वालों की समालोचना की, वह श्रव सभी हमारे उत्पर श्रा श्रा कर कृदते हैं । हम वेवस हैं, श्रौर यह सारा नाच नाचना पड़ता है । यह संस्कार सब सद्रूप (श्रसली) हैं, श्रतः उनका प्रतिविंव

भी वैसा ही समभना चाहिए, जैसे मनुष्य की द्र्या में झाया। न यह मिथ्या है, न वह। न यह अपने आप सदृप है, न वह।

मा०-पर स्वप्न में कुछ बात ऐसी भी तो होती हैं, जो न कभी देखी हों श्रौर न सुनी हों।

जि०-न, यह बात नहीं है। जन्मान्य को कभी भी रंग का चित्र स्वप्त में दिखाई नहीं देता धौर न यहिरे को सहम राग सुनाई पड़ता है। हां, कम आगे पीछे हो जाने से, चित्र टेढ़ा सीधा हो जाता है। कारण कि, आत्मा उस समय अपनी किस्मत का मालिक नहीं होता। अब तो केवल तमाशाई होकर उसे अपने दिन भरके नाटक को देखना पड़ता है। इन्द्रियों तथा स्मृति का शिथिलता से, कुछ संस्कारों के प्रवल और कई एक के दुवल हो जाने से नयापन सा प्रतीत होता है। परन्तु यह वैसे ही है जैसे किसी का सिर नीचे और पैर ऊपर करके कहा जावे कि यह नया मनुष्य है।

मा०-ख़ैर, स्वप्न की लीला तो ऐसी ही है। पर हमारे दूसरे दृशानों को तो अभी तुमने छुआ भी नहीं।

जि०-वस, वहां भी यही वात है। जैसे एक वलवान शरीर दूसरे निर्वल को दवा लेता है, ऐसे ही यल करने से मनुष्य ध्रापने मनको भी दूसरों को दवा सकने वाला वना सकता है। जिनका मन दुवल होता है, वही जादू और इच्छावल के विषयक

<sup>\*</sup> मानसिक प्रभाव (Hypnotic influence) में एक तो प्रभाव पेदा करनेवाला होता है, उसे विषयी (Subject) और दूसरा प्रभाव प्रहण करनेवाला होता है, उसे विषय (Object) कहते हैं।

वना करते हैं। प्रत्येक व्यक्ति पर प्रभाव नहीं पड़ सकता। श्रव जैसे स्वप्न में हम कुछ न करते हुए भी सब कुछ करते हैं, ऐसे ही ऊपर कहे प्रकार से दवा हुश्रा पुरुष भी दूसरे के इशारे से सब बात श्रीर काम करता है। ऐसी दशा में हमारे श्रन्दर गहरी गई हुई कुछ वासनाएं होती हैं, वह जाग पड़ती हैं। इनका बोध हम को मोटे व्यवहार में वहुत कम हुश्रा करता है। यही श्रंप्रेज़ी में सब-कानशस (Sub-conscious) दशा कहलाती है। इसका विस्तार यहां नहीं करूंगा। मेरा प्रयोजन प्रा हो गया है।

द्यपनी मानसिक शक्ति का विस्तार करने वाले विषयी के भाव सदृष हैं। दूसरे की ऊपर कही दशा सदृष है। इसिलए इन उदाहरणों से भी तुम्हारा पत्त सिद्ध नहीं हो सकता। स्वप्न जागने पर और इन्द्रजाल (Hypnotic hallucination) संहार (withdrawal) के पीछे नहीं रहते। पर यह संसार जिसमें विज्ञरते हुए यह सब संकल्प, विकल्प होते हैं, वैसे का वैसा सदृप, अवाधित बना रहता है।

मा०-मृगतृष्णा का दशन्त तो ठीक है। दूसरे चान्द का दिखाई देना तो सर्वथा मिथ्या है।

जि॰-इससे तो यही पता लगता है कि आप पदार्थ विद्या

<sup>\*</sup> यह हमारे इस आन्तरिक रूप का परिणाम होता है कि जो प्रश्न उस द्रशा में हमसे किए जाते हैं, उनका उत्तर सदा हमारे ही भावों के अनुसार होता है। कुछ छोग अन्तरिक्ष में ठहरे हुए प्रेत जीवों से सन्देशों का आना मानते हैं। दूसरे सूक्ष्म विचार को ही आकाश में ब्यापक मानते हैं। सर्वधा सद्रुपता में कोई भेद नहीं पड़ता।

के समीप बहुत कम गये हैं। यह प्रकाश की किरणों का सारा खेल है \* । यह मिथ्या भ्रम नहीं । प्रतीति सची है, किर्सो सची हैं। बालु और चांद भी सच्चे हैं। पेनक लगाने वाले तनिक आंख को नीचे की झोर भुकाने से या गईन को पीछे मोड़ने से प्रत्येक वस्त के दो २ रूप देख सकते हैं। एक पदार्थ से चल कर जब किरकों दो स्थानों पर केन्द्रित होंगी, तो दो रूप ही दिखाई देंगे। कई नेत्रों के अन्दर के किल्लीदार परेदे में इस से अधिक दोष होता है। एक प्रतिविंव का फिर प्रतिविंव वन जाता है। इस से दो से श्रिधिक रूप भी दिखाई देजाते हैं। यहां मिथ्या है ही क्या ? वालु पर पड़कर प्रकाश की रिमयां एक चमक पैदा करती हैं। प्यास से वेसुध हुए २ मनुष्य को धोखा लग जाता है। वैचारे मृग का तो कहना ही क्या! भाई, विद्या के सदा उपस्थित रहने पर ही कामठीक रहता है। मुक्ते तुम्हारे मिथ्या-वाद से सन्तोप नहीं हो सकता। में घर से निकलते ही यहां नहीं थ्रा गया हूं। इस से पूर्व हज़ारों मन्दिर श्रौर मठ घूम चुका हूं। श्रनेक सम्प्रदायों की लीला देखी और सुनी। पर सव लीला ही थी। श्रव मैं समभता हूं, इन महात्मा जी का उपदेश सुन कर किसी किनारे लगूं।

महा०-श्राप का शुभ नाम क्या है ?

जि०-भगवन् ! मुक्ते लोग सत्यकाम कह कर पुकारते हैं।

<sup>\*</sup> एक पात्र में पैसा रखो और अब जल से उसे भरो। पैसा उपर उटता हुआ दिखाई देगा। यह प्रकाश के अभ्यावर्त्तन (Refraction) का नियम है। ऐसे ही कुहीर आदि के कारण या वाष्प के कारण, रेत उपर उठी हुई प्रतीत होती है, यही घोबियों के कपड़े सूखा करते हैं।

महा०-यहुत श्रच्झा। श्रापकी कामना पूरी होगी। श्रव देर होरही है। श्रापने भी नित्य कृत्यादि करना होगा। कल कुक् सवेरे ही श्राजाइए।

इस पुकार महात्मा जी की आज्ञा होते ही सबने मुक्त कर नमस्कार किया और अपने २ निवास-स्थान की ओर चल पड़े। मायाराम के अनुरोध से सत्यकाम जी उसी के मकान पर विश्राम करने के लिए उसके साथ होगये।



## भूमिका [उत्तर प्रकरण] **नीर-तीर**

-37AK485-

मायाराम के मनमें कुछ विजली सी चल गयी थी। सायं समय की सन्ध्यादि सभी कुछ त्यागा हुआ होने पर भी,\* आज वह सत्यकाम जी के साथ आसन विद्या कर वैठ गये। वर्षों के दबे हुए विचार आ २ कर उसे व्याकुल करने लगे। सत्यकाम जी की आंख खुली, तो मायाराम रो रहा था। यह देख वह घबरा सा गया और दिलासा देते हुए यह शब्द उसके मुंह से निकले—

सत्य०-भाई, कुञ्ज वर्ष पूर्व मेरे साथ भी ऐसे ही हुआ था। संसार के नर नारी के पीछे यह मायावाद और दूसरे नास्तिक-वाद हाथ धोकर पड़े हैं। धर्म, कर्म सब मिलयामेट होगया है। देखों, अभी यह उदासी ठीक नहीं। हज़ारों और युक्तियां तुमने इन वेदान्त के नाम पर कपोल-किल्पत कथाओं के सुनाने वालों से सुनी होंगो। यह अच्छा होगा यदि रहा सहा मन का भ्रम दूर हो जावे। फिर मिल कर इकट्टे ही कल महात्मा से उपदेश ब्रह्ण करेंगे।

<sup>\* &#</sup>x27;अहं ब्रह्म' के मन्त्र का जाप साधारण संसारी छोगों को नास्तिक बनाने का सबसे बड़ा साधन है। न केवल परमात्मा की सत्ता से हनकार करता है, बरन अहंकार के मद से सर्वथा नष्ट भी हो जाता है।

मा०-मैं तो श्रपने से निराश हो चुका था। श्रव मैं सब गांठों को एक बार खोल कर ही विश्राम करूंगा। पर श्रापने लम्बी यात्रा की हुई है। श्रातः भी कहीं भोजन किया हो या न किया हो। श्राश्रो, श्रथम भोजन कर लें।

सत्य०-बहुत भ्रच्छा।

यह कह कर वह अपने मित्र के साथ भोजन-शाला में चले गये। भोजन से निपट कर, उनके मकान के नीचे ही एक सुन्दर नदी वहती थी, उसके किनारे पर आ गये। शान्ति का समय था। चारों ओर चुपचाप थी। कभी २ ज़ोर से लहर की चटान से टकर लगती, तो कुछ शब्द होता। पृणिमा की चान्दनी से सारा रेतीला मैदान एक बड़े भारी चान्दी के तख्ते की तरह चमक रहा था। दोनों मित्र पास २ वैठे थे। मायाराम ने वात आरम्भ की।

मा०-श्रच्छा, यह जो कहते हैं, कि सब मिथ्या है, वयोंकि ज्ञान की जागृति होने पर कुछ भी नहीं रहता, इस का क्या समाधान है ?

सत्य०-भ्रम दूर होने पर सीप का सीप होजाता है श्रीर रस्सी की रस्सी। सायं होजाने पर मरीचिका (Mirage) भी बालु का ढेर ही रहजाती है। स्वप्न के पीछे स्वप्न की कोई वास्तविकता नहीं रहती। मायाजाल या जादू के पीछे भी यही हाल होता है। पर उस श्रवस्था की सी प्रतीति, सदम सुख या दुःख का श्रवु-भव बना रहता है। श्रीर मृल जगत जिसके संस्कारों के कारण मन ने यह नाटक खेला था, सदूप मौजूद होता है। तो प्रपश्च

ब्रार्थात संसार के विषय में भी जब मिथ्यापन का ज्ञान होता है, तो इसके पीझे कुछ तो रहना चाहिए। सांपन सही, रस्सी भी तो सद्रृप है। ऐसे ही पत्थर न रहे, मिट्टी ही सही, कुछ तो तत्त्व रखना ही पड़ेगा। ग्रसद् वस्तु में तो कोई ग्रध्यास श्रर्थात् मिथ्या भ्रम हो ही नहीं सकता । धौर फिर जब तक एक भी भ्रज्ञानी होगा, संसार का खिलोना बना ही रहेगा। तीन काल में भी सारे प्राणी एक साथ ज्ञानी नहीं हो सकते, श्रतः सदा ही संसार भी रहना चाहिए । तो फिर इसका

ेमिथ्यापन क्या हुन्ना ?

मा०-जिसको ज्ञान होजाता है, उसके लिए तो नहीं रहता। सत्य०-यह क्या कोई ग्रनोखी वात है ? साधारण कहावत भी तो यही हैं—'ब्राप मरे जग प्रलय'। जब हमें किसी पदार्थ से कुछ सम्बन्ध नहीं रहता, न हमें ग्रहण करके कोई लाभ है, न त्याग देने से कोई लाभ है, तो हम उसके प्रति उदासीन हो जाते हैं। उस के होने से हर्ष नहीं, उस के न होने से खेद नहीं होता। एक साहकार का माल चोरी जाता है। वह दु:खी होता भ्रौर हजार हीले करता है। पर भ्रव कल्पना करो कि सत्संग के प्रभाव से ब्रार्य्य मर्यादानुसार वह संन्यासी होजाता है। अपने हाथ से सर्ववेदस् यह करता हुआ सभी कुछ छुटा देता है, ब्रथवा विरक्त हो त्याग कर चला जाता है। ब्रब पीछे माल लूटने या चोरी जाने पर उसका मन विचलित नहीं होता उसके कारण अब सुख दुःख नहीं होता । यह कर्मयोग का दृशन्त है, न कि संसार को मिथ्या सिद्ध करने का। यदि एक

मनुष्य मर जाता है तो उसके लिए संसार न सही । पर दूसरों के लिए तो वैसे ही है। श्रोर, उसने भी संसार से बाहिर कहां जाना है। श्रपनी वासनाश्रों के श्रनुसार ही उच्च, नीच, मध्यम श्रवस्था को प्राप्त कर लेता है। एक स्थान पर श्राखें बन्द करता है, दूसरी जगह खोल लेता है। मुखे यह समभते हैं कि सर्य श्रस्त होकर वस्तुतः द्विप जाता है श्रोर, कि रुप्प-पत्त में चन्द्र को देवता पी जाते हैं। जैसे यह श्रालंकारिक कल्पना-मात्र है, ऐसे ही इस प्रकार से सिद्ध किया हुआ जगत का मिथ्या होना भी एक गपोड़ा ही है।

मा०-नहीं, वह तो यह कहते हैं कि नाश नहीं होता, नाना भाव मिट कर सब कुछ एक ब्रह्मरूप भासता है।

सत्य०-यह तो ठीक है कि जब भक्त भक्ति-मार्ग पर बहुत श्रागे निकल जाता है, तो उसे सर्वत्र प्रभु का दर्शन होता है। पत्ते २ में उसी की हरयावल श्रौर डाल २ में उसी का रंगीला फूल दिखाई देता है। बह तो कह सकता है कि मेरे लिए श्रब सब ब्रह्म ही ब्रह्म है। पर यह मस्ती का प्रकाश है। वस्तुतः भक्त भी मौजूद रहता है। संसार भी मौजूद रहता है। तन्मय होकर हरि-शरण में गया हुआ सभी कुक भूलने का श्रभ्यास सिद्ध कर

'लिम्पतीव तमोंगानि, वर्षतीवाञ्चनं नभः।'

अन्धकार शरीर के साथ चिमटा जाता है और काजल की वर्षा होरही है। यह गाव अन्धेरे का वर्णन है।

<sup>\*</sup> कवि लोगों की वाणी में विशेष बल होता है। साधारण बात को भी वह उस बल से असाधारण बना देते हैं। उन के इन बल-युक्त वचनों के सुन्दर बनाने वाली भिन्न २ प्रकार की रचनाओं का नाम अलंकार है।

के पेसा कह सकता है। परन्तु यदि कुद्ध लोग स्यह मानते हों कि ब्रह्म वस्तुतः जगत का रूप धारण किये हुए है, अर्थात् संसार मिथ्या नहीं, प्रभु के शरीर के समान उसी का ही फैलाव है, उसीका परिणाम है। जब उसकी इच्छा होती है, विस्तार कर लेता है। जब चाहता है, संहार कर लेता है। तब तो बड़ा बखेड़ा है। जगत् नाना रूप, पूर्च, सावयब और विकारी है। ब्रह्म एकरूप अपूर्च, निरवयब और अविकारी है। जगत् नाड़ है, ब्रह्म चेतन है। वह कौनसी शक्ति है, जो पेसे प्रभु को कुछ का कुछ बना सके ? जसे प्रत्येक प्राणी चेतन अपने शरीर से भिन्न, स्वतन्त्र है, ऐसे ही प्रभु भी इस ब्रह्मागड़-रूपी शरीर से सर्वदा भिन्न है। इस भेद में अभेद की कोई गुंजायश नहीं। †

मा०-परन्तु हमारे सम्प्रदाय में तो परिणामी ब्रह्म नहीं माना जाता। उनके मुख्य दृष्टान्तों को तो दिन के समय ही आपने मुक्ते समक्षा कर सन्तुष्ट कर दिया। एक शुग्रही रह गयी है। वह श्रविद्या या अनादि माया का सिद्धान्त है।

 \* रामानुज-सम्प्रदाय वालों से ताल्पर्य है। शंकर-मत को विवर्त-वाद=मिथ्याऽऽभासवाद और रामानुजमत को परिणाम-वाद या विशिष्टाद्वैत-वाद भी कहते हैं।

<sup>ं</sup> इस मतका विस्तार यहां नहीं दिखलाया । इनका दारीनिक तस्व इससे अधिक नहीं है। ग्रेप साम्प्रदायिक किया कलाप तथा विशेष प्रकार से हरि-पूजा ही है। यह वातें प्रायः अवैदिक हैं। पर इसमें सन्देह नहीं कि बहुत से विद्वानों की दृष्टि में उपनिपदों तथा गीता और ब्रह्म-सूत्रों के शब्दों की इस सम्प्रदाय अर्थात् विशिष्टाईत के अनुसार संगति अधिक अच्छी तरह लगती है। मूल वेद का इन विषयों में जो आश्रय है, बह आगे पुस्तक के पाठ से विदित होजावेगा।

सत्य०-यह ठीक है, नवीन वेदान्ती श्रर्थात् गौडपादाचार्य्य श्रौर शंकराचार्य्य के शिष्य इस श्रविद्या के श्राधार पर ही इस सारे दृश्यमान जगत् की कल्पना करते हैं। श्राश्रो, इस का भी निर्णय कर ही लें। श्रारम्भ करो।

मा०-वस्तुतः जगत् कुछ नहीं । श्रविद्या के कारण हम समभ रहे हैं कि हमारे सामने कुछ पदार्थ हैं और अविद्या के ही कारण हम अपने आप को पृथक् समभते हैं। अविद्या के कारण हो प्रत्येक देहस्थ चेतन, श्रविद्या के ही कारण पेदा हुए २ श्रन्त:-करण की मन, बुद्धि, चित्त, ग्रहंकार-रूपी चार प्रकार की वृत्तियों के अटिल जाल में फंस जाता है। जैसे स्वप्न देखने वाला अपने थ्राप योद्धा वन कर युद्ध करता हुआ मर जाता है और अपने आप शोक भी कर लेता है, जैसे सूर्य एक प्रकाश-स्वरूप होता हुन्ना भी वीस पानी के प्यालों में पृथक् २ भासता और जल के हिलने से हिलता हुआ प्रतीत होता है, जैसे एक सर्वत्र फेला हुआ आकाश, मकानों और कमरों के विभाग के कारण टुकड़े २ होकर भिन्न २ भासता है, पेसे ही एक शुद्ध ब्रह्म, श्राविद्या के कारण श्रन्तःकरण भेद से भिन्न २ हो रहा है। इस प्रकार केवल साची होता, हुन्ना भी कत्तां, भोका के भाव की कल्पना कर के सुखी, दुःखी हो रहा है। वस्तुतः सब माया का खेल है। न सुख है, न दुःख है। न कर्ता है, न कर्म है। जैसे आगे रंग वरंग के फूल रख देने से विलौर भिन्न २ रंग वाला दिखाई देता है और फूल हटा लेने से अपने शुद्ध रूप में हो जाता है, ऐसे ही शुद्ध ब्रह्म उपाधियों

के कारण भिन्न २ प्रतीत होरहा था, ज्ञान के उदय होने पर इस भृत की जड़ पर कुल्हाड़ा चल जाता है।

सत्य - भाई, यह उनका कथन भ्रमात्मक है। श्रविद्या के कारख एक ब्रह्म किस तरह, एक ओर तो नाना नाम-रूपों से जुदा हुचा हुचा, स्थूल तथा सद्दम रचनायों से चित्र विचित्र, संसार, और दूसरी बोर अन्तः करण के सम्पर्क में बाकर धपने त्र्याप को कर्त्ता, भोका माननेवाला संसारी, प्रत्येक शरीर में भिन्न २ वन गया, यह समभ में नहीं क्राता। पानी का प्याला होता है, तो सूर्य का विंव भिन्न होकर दिखाई देता है। मकानों का भेद होता है तो आकाश में भेद की कल्पना होती है। पुष्प भिन्न २ होते हैं, तो विलौर में रंगों की कल्पना होती है। जब तक भिन्न २ ध्रन्तः करण विद्यमान न हों, एक मात्र, श्रपने शुद्ध स्वरूप में प्रतिष्ठित ब्रह्म में ऐसी नाना-भाव की मिथ्या कल्पना ही कब हां सकती है ? श्रोर इन दृशन्तों में भी वस्तुतः मिथ्या कुळ् नहीं। सूर्य, ब्राकाश श्रौर विलौर सद्रुप हैं। जल, मकान तथा फूल सद्रप हैं। उनका परस्पर प्रभाव होता है। उस से इन्कार नहीं। यह तो साधारण पदार्थ-विद्या की वार्ते हैं। सूर्य की रश्मियों का एक स्थान पर केन्द्रित होना फूठ नहीं। प्रतीति भी भूठी नहीं। हां, इतना घंश ठीक है कि सारी बातों में सूर्य, आकाश तथा बिलौर पर कोई स्थायी प्रभाव नहीं पड़ता। यहां भी इसी प्रकार कहा जा सकता है कि ब्रह्म पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता, वह शुद्ध-रूप ही रहता है। केवल इतनी कसर है, उसे पृरा करना श्रसम्भव है। ब्रह्म

केवल एक है। श्रन्तः करण कहां से श्राया ? यदि किसी तरह वन भी नया, तो ब्रह्म का श्राभास केसे ? वह तो निराकार है। यदि विलौर की तरह कहें तो भी नहीं वनता। विलौर श्रोर फूल दोनों जड़ साकार तथा भौतिक पदार्थ हैं। निराकार ब्रह्म किस तरह जड़ उपाधियों से दृषित हो सकता है? यदि हो भी गया, तो यह जाननेवाला कोई श्रलग होना चाहिये। यह यहां माना ही नहीं जाता। यहां तो उपाधि द्वारा दृषित ब्रह्म ही श्रापने श्रापको कुड़ न कुड़ समभने लग जाता है।

मा०-इस सारी समस्या का उनके पास 'श्रविद्या' ही उत्तर है। इसी के प्रभाव से एक, अविकारी ब्रह्म से एक श्रोर तो प्रपञ्च विस्तृत होता है, जिस से श्रन्तः करण श्रादि का विकास होता है, दूसरी श्रोर श्रहंकार-वृत्ति से श्रपने श्रापको श्रमित्र समस्तनेवाला श्रात्मा संसारी बनता है।

सत्य०-यदि यह वात है, तो प्रपञ्च मिथ्या नहीं हो सकता। क्योंकि ऐसा मानने से अन्तःकरण अभाय-स्व्य होगा। अतः मिथ्या उपाधि से वस्तुतः आत्मा पर कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता। और भाई, इस अवस्था में जब संसारी ही कोई नहुआ, तो मोल्ल किस का और शास्त्र किस के लिए ? यदि संसारी की सिद्धि के लिए प्रपञ्च का प्रथम होना अत्यन्त आवश्यक है के तो यह कहना कि संसार मिथ्या; असदूप है, दिखाई देता है,

<sup>\*</sup> अन्तःकरण प्रपञ्च का ही एक सूक्ष्म भाग है। जब तक वह न हो, उपर्युक्त अध्यास आदि की सम्भावना न होने से संसारी "में" कहनेवाला बन ही नहीं सकता।

पर है नहीं, यह सारी वातें ही बातें हैं। जिस के आधार पर व्यवहार सिद्ध होता है, उस को बीच में से उड़ा देने से वेदान्त की यह प्रक्रिया एक पग भी आगे नहीं चलेगी!

मा०-वह तो यह कहते हैं कि दोनों ही मिथ्या हैं। मिथ्या उपाधि श्रौर मिथ्या ही संसारीपन का परिग्राम है।

सत्य०-तो यह तो बड़ी बेढंगी बात होगी। हम परस्पर बात-चीत कर रहे हैं। यह अनुभव अर्थात प्रत्यक्त का विषय है। इसे सिद्ध करने के लिए कोई अन्य प्रमाण नहीं चाहिए। इस को अठलाना संभव नहीं। अतः संसारी आत्मा अवश्य है। ऐसा ही सभी वेदान्तियों ने भी स्वयं प्रतिपादन किया है \*। उन का और हमारा अन्तर इतना ही है कि वह मिथ्या प्रपञ्च के सहारे सद्रूप आत्मा की सत्ता स्थापित करना चाहते हैं और हम इसे असंभव समभते हैं। वास्तव प्रपञ्च एक, अद्वितीय ब्रह्म का बिकार (कार्य्य) नहीं हो सकता, यह आप अभी सुन चुके हो। इस से अखगड के खन्नड, अरूप का रूप, अविनाशी का विनाश स्वीकार करना होगा।

मा०-यह प्रपञ्च-विस्तार श्रविद्या द्वारा पैदा होता है, श्रतः मिथ्या ही है।

<sup>\*</sup> यह तो कोई कह नहीं सकता कि जगत् नहीं है। प्रत्यक्ष मौजूद है। अतः मिथ्या है, प्रतीत होता है, ऐसा बाक्य रचा जाता है। प्रतीत होना प्रतीत करनेवाले के बिना असम्भव है। प्रतीत करनेवाला ( शुद्ध ब्रह्म ) संसारी बने बिना असम्भव है। संसारी होना अन्तःकरण पर निर्भर है। अन्तःकरण जगत् का भाग है। अतः या तो जगत् मिथ्या नहीं, या संसारी होना सत्य नहीं।

सत्य-वह अविद्या क्या है सदूप या असद्रूप ?

मा०-इसे अनिर्वचनीय मानते हैं। सदूप यदि माने तो ब्रह्म के साथ दूसरा स्वतन्त्र सत्ता वाला पदार्थ हो जावेगा। असदूप कहें, तो प्रपञ्च की व्याख्या नहीं की जा सकती। और उस अव-स्था में "में" कहने वाले जीव की स्थापना भी नहीं हो सकती। अतः यह अविद्या या माया क्या है, समक्त में नहीं आता।

सत्य०-देखिए, यह उन लोगों ने श्रपने चारों श्रोर एक जाल सा विद्धा लिया है। इसमें जो एक वार फँस जावे, उसका निकलना कठिन है। ध्यान से सुनो । अविद्या विपरीत ज्ञान का नाम होसकता है। पर सदा-शुद्ध, सर्वन्न ब्रह्म में यह नहीं होसकता। इन लोगों के मतानुसार ब्रह्म के सिवाय और कोई दूसरा पदार्थ है ही नहीं। श्रतः किसी श्रन्य के सम्बन्ध में विप-रीत ज्ञान की संभावना ही नहीं । उसका ज्ञान विषरीत तब हो, जब वह अपने आप को असत् समके। परन्तु वह अपनी सत्ता को संसारी अवस्था में भी नहीं भूलता, ऐसा यह लोग भी मानते हैं। श्रविद्या का श्रर्थ सर्वथा बान से श्रन्य होना भी हो सकता है। पर भ्रात्मा चिद्रुप है। चेतन होना श्रौर ज्ञान-रहित होना परस्पर ग्रसंगत है। यह निश्चय रखो कि यदि केवल शुद्ध ब्रह्म नाना नाम-रूप में विभक्त संसार को नहीं वना सकता, तो विपरीत-ज्ञानी प्रथवा अज्ञानी ब्रह्म तीन काल में भी नहीं बना सकता। वृथा नास्तिकता का प्रचार हो रहा है। ब्रह्म यदि ब्रज्ञानी होगया, तो संसार को नियम में चलाने वाला कौन हुआ ? यदि सारा ब्रह्म अक्षानी नहीं हुआ, तो

कितना ब्रह्म ज्ञानी ख्रौर कितना ब्रह्मानी हुआ ? टुकड़े टुकड़े हो कर ब्रह्म, नित्य नहीं हो सकता । इन टुकड़ों को परस्पर मिलाने वाला कोई ख्रौर नित्य ब्रह्म, सबका नियामक मानना पड़ेगा। ख्रज्ञानी ब्रह्म का कौन सा भाग प्रपञ्च का रूप ख्रौर कौन सा संसारी ख्रात्मा का रूप धारण करता है ? स्मरण रखों यह प्रपञ्च तीनों कालों में रहता है। द्यतः ख्रज्ञानी ब्रह्म का भी नित्य होना ख्रावश्यक है। इसरे शब्दों में शुद्ध ब्रह्म एक ख्रोर, जीवातमा ख्रौर संसार-माया इसरी ख्रोर सदा से चले ख्राने बाले नित्य पदार्थ हैं।

मा०-यदि अविद्या को प्रभु की शक्ति माने और उससे सारी उत्पत्ति माने, जैसे ईसाई भ्रौर मुसलमान श्रादि अनेक

सम्प्रदायों वाले मानते हैं तो क्या हानि है ?

सत्यश्नकेवल शक्ति कोई स्वतन्त्र. पदार्थ नहीं । यह एक प्रकार का गुरा है । सदा श्रपने श्राश्रय के साथ रहता है । इस प्रकार की शक्ति से जगत की उत्पत्ति मानना परमात्मा से ही मानना है । उस श्रवस्था में उपर्य्युक्त प्रकार से परमात्मा के टुकड़े मानने पड़ेंगे । वेदान्तियों का यदि मिध्या संसार बनना कठिन था, तो जो मिथ्यावादी नहीं, उन के लिए तो जीव की श्रव्यक्षता और जगत की जड़ता की व्याख्या करना सर्वथा श्रसम्भव ही है । शक्ति को स्वतन्त्र कारण मानने से परमात्मा की एकता की प्रतिक्षा टूटती है । इस लिए यह मार्ग बड़ा विकट है । यही माया की माया है ।

मायाराम डुवडुवाती हुई ग्राँखों के साथ हार्दिक धन्यवाद

क़रता हुद्या बोला ।

मा०-में ने तो सारा जीवन व्यर्थ ही खोया। ख्राज श्राप के दर्शन से मुक्ते निश्चय हुआ है कि मुक्ते श्रमी बहुतकार्य्य करनाहै।

सत्य०-भाई, मत चवरात्रों। प्रभु का धन्यवाद करों। ऐसे
मिथ्यावाद के ब्रॅंधेरे कुएं से निकलकर सत्य, सनातन, वैदिक
धर्म की शरण में ब्राद्यों। मैंने भी कई पापड़ बेले हैं। ब्रानेक
पंथों ब्रौर सम्प्रदायों में रहा हूं। पर जितना जीवन-रस मुके
ब्रायं—शास्त्रों के बचनों से प्राप्त हुब्रा है, उतना ब्रौर कहीं नहीं
हुब्रा। चिरकाल से मेरे मन में लग्न जग रही थी कि इन सव
शास्त्रों के मृल-स्रोत ब्रार्थात् वेद का उपदेशामृत पान करूं।
गीता ब्रौर रामायण सुनाने वाले बहुत मिलते हैं। उपनिपद
बांचने वाले भी कहीं र मिल जाते हैं। पर वेद भगवान का
पुजारी बहुत कम सुनने में ब्राता है। तुम धन्य हो, शंकरानन्द,
तुम्हारे नगर में यह महात्मा वेद के ब्राहितीय व्याख्याता
निवास करते हैं। इनका यश मुक्ते दो हज़ार कोस से खींच
लाया है।

मा०-भाई, हमें तो इस वात की परख ही न थी। गुंगी ही गुग को पहचान सकता है। मैं भ्रापके दर्शन करके वस्तुतः तर गया हूं। यह भ्रानन्द की रात है।

सत्य०-चलो, ग्रय सोने का प्रयन्ध करो । कल मेरे साथ महात्मा की शरण में चलना होगा । वहीं पर वस्तुतः हम दोनों वेद-गंगा में दिल खोलकर डुविकयां लगाएंगे । चलो, ग्रव देर होगई है।

# सन्देश का आरम्भ

### - ASTERIA

#### प्रथम उच्छ्वास ।

दोनों मित्र जाकर सो गये। नदी का शोर अब बहुत बढ़ता हुआ सुनाई पड़ने लगा। तारे, श्राकाश में चान्द की चान्दनी को निहार २ कर मुसकरा रहे थे । चारों थ्रोर सन्नाटा हा रहा था। हज़ारों क्रादमी इन्हीं पत्थरों पर बैठ २ कर भ्रपनी २ रुचि के श्रवसार हास, विलास में या विचार, ध्यान में समय विताकर चले गये। संसार वड़ा विचित्र है। मनुष्य श्रभिमान वश यह भूल जाता है। यह अपने भ्रापको ही सकल सृष्टि का केन्द्र समभने लग जाता है। पर वस्तुतः इस ब्रह्माग्ड में हमारी सारी पृथिवी समुद्र में जल-विन्दु से श्रिथिक महत्त्व नहीं रखती। हमारी शक्तियां प्रत्यन्त परिमित होने से इस संसार में हम जान ही कितना सकते हैं ? श्रधिक प्रकाश हो, तब हमें दिखाई नहीं देता, कम प्रकाश हो, तव हमें दिखाई नहीं देता । यही हाल सुनने की शक्ति का है। श्रौर देखने पर भी जो संस्कार श्रन्दर जाता है, हमें उसी से परिचय होता है। वस्तुतः सीधा बाह्य वस्तु से हम सम्बन्ध पैदा कर ही नहीं सकते । हम संसार नहीं देख रहे, संसार की तसवीरें देख रहे हैं। यह बहुत कम हैं, जिसे हम अपनी इन्द्रियों के बल से जान सकते हैं। वह बहुत बड़ा भाग है जिस के विषय में हम अनुमान से ही ज्ञान प्राप्त करते हैं। बहुत सा विषय ऐसा है, जहां श्रनुमान भी साध

नहीं देता। साज्ञात्कार तथा अनुभव का विषय श्रद्धा से ही प्रत्यज्ञ होता है। इस का मृल श्राप्त वचन श्रर्थात् शब्द प्रमाण ही है।

महातमा श्रमुभवी पुरुष थे। सत्यकाम तथा शंकरानन्द को देखते ही यह सारे विचार उनके मनमें घूमने लग गये। वह प्रसन्न थे कि कोई श्रिधिकारी थ्रोता तो मिला। सत्यकाम ने विनय पूर्वक प्रार्थना की।

सत्य०—महाराज ! हम दोनों श्रद्धापूर्वक आप की शर्ण में आये हैं । श्रुति-माता का कुछ सन्देश खुनना चाहते हैं ।† जीवन क्या है और कैसे निर्वाह करना चाहिए ? सुख क्या है और कैसे श्राप्त होसकता है ? दुःख क्या है और क्योंकर दूर

"न नरेणावरेण प्रोक्त एष सुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः ।
 अनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्त्यणीयान्द्यत्वर्थमनुप्रमाणात् ॥
 नैपा तर्केण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ ।"
 कटोपनिषद् २ । ९-१० ॥

श्रुतेस्तु शब्दमूल्यवात्। वेदान्तस्त्र २ । १ । २७ ॥ इसके अपर शंकरभाष्य तथा उस में उद्धत यह स्रोक देखोः— "अचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यच तदचिन्त्यस्य लक्षणम् ॥ गं भगवान् ने गीता में श्रद्धा-पूर्वक गुरु-चरणों में जाना ही ज्ञान का मुख्य साधन कहा है:—

> "तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया । उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः" ॥ ४ । ३४ ॥

हो सकता है ? भगवन, केवल तर्क से हमें सन्तोप नहीं । इन विषयों पर वेद का उपदेश सुनना चाहते हैं।

महा०—मायारामजी, मुक्ते यह जानकर वड़ी प्रसन्नता हुई है कि आप मायावाद के बाघ के मुँह से जीते जी निकल आप हैं। स्मरण रखों, वेद में इस मन-माने मायावाद का लेश भी नहीं है। वेद के अनुसार हम एक असली खेल खेल रहे हैं, और इसके परिणाम के उत्पर हमारा भविष्य निर्भर है। आज मेरा विचार इसी विषय के सम्बन्ध में कुछ मन्त्र तुम्हारे सामने रखने का है। सत्य काम जी! यही अच्छा रहेगा कि थोड़ा २ विषय प्रतिदिन हम लेते चेंते।

सत्य॰ महाराज ! हम प्यासे हैं। जैसे इच्छा हो, अमृत पिलाते चलो। महात्मा जी ने एक मिनट के लिए कुछ ध्यान किया और फिर उपदेश श्रारम्भ किया—

(१) द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनकन्त्रन्यो अभि चाकशीति ॥। अगु १ । १६४ । २०

दीर्घतमा ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, इन्दः भृरिक्एंकिः

<sup>\*</sup> वेद-सन्देश वें वेद का ही सन्देश होना चाहिए । वेद से तात्पर्यं अत्येद, ग्रुक्त यजुर्वेद, सामवेद तथा अथर्थवेद है। मन्त्रों के साथ वेद का संकेत भी किया जावेगा, जो समझना कठिन नहीं। अंकों से तात्पर्य, ऋग्वेद में मण्डल, सूक्त और मन्त्र है, अथर्ववेद में काण्ड, सूक्त और मन्त्र है, यजुर्वेद में अध्याय और मन्त्र है, सामवेद में पू=पूर्वाचिक; उ=उत्तराचिक, अंकों से प्रपाटक, दशतयी और मन्त्र है।

(द्वा) दो (सुपण्णे) श्रच्छी तरह विचरने वाले (सयुजा) साथी (सखाया) समान ख्याति वाले (समानम) एकही (यृत्तम) वृत्त से (परि-सस्वजाते) सम्पूर्णता से चिमटे हुए हैं । (तयोः) उन दोनों (साथियों) में से (एकः) एक (पिप्पलं) फल को (स्वादु) स्वाद ले २ कर (श्रात्ति) खाता है (श्रानश्रन्) विना भोग किये (श्रान्यः) दूसरा (श्रामि) चारों श्रोर (चाकशीति) प्रकाश करता है ॥ १॥

व्यारो, इस एक मन्त्र ने सारे प्रश्नों का एक साथ बड़ा सुन्दर उत्तर दे दिया है। तीन भिन्न २ सत्ताओं का इस में स्पष्ट वर्णन पाया जाता हैं । एक ओर तो एक वृत्त है और दूसरी ओर उसे घेरने वाले दो चेतन तत्त्व हैं । कुछ बातों में यह मिलते हैं, पर कुछ एक में इन का परस्पर भेद पाया जाता है। थोड़ा ध्यान करने से तुम्हें इस मन्त्र के ग्रन्थों की सुन्दरता तथा महिमा का पता चलेगा। हम 'वृत्त' से आरम्भ करते हैं । यह क्या चीज़ है ? यह वही सत्ता है, जिसे ग्रास्त्रों में प्रकृति.

<sup>\*</sup> सायणाचार्य्य ने इस मन्त्र में से नवीन वेदान्त को निकालना चाहा है। वह प्रश्न उठाता है कि सम्यन्ध दें। का ही होता है, एक ब्रह्म में मित्रता कैसी? उस का उत्तर उसे ही सन्तोप दे सकता है। अपनी ओर से तो वह इस युक्ति से भास्करादि दैतवादियों का भी खण्डन कर गया है। निरुक्त १४। ३०॥ की ओर भी जाते २ संकेत करता है। पर वहां तो परमात्मा का शब्द पृथक् स्पष्ट पड़ा है। और, उस तरह यास्क ने दो प्रकार के आत्माओं पर ही घटाया है। वाक्यपदीय ८वीं कारिका की प्रकाशाख्य टीका में पुष्पराज ने भी इस मन्त्र में दैतवात ही समझा है।

प्रधान, माया, श्रव्यक श्रादि श्रनेक नामों से पुकारा गया है। कि वेद में इसे बृक्त थयों कहा गया? इसका महत्त्व यदि जानना हो तो किसी वेय्याकरण मित्र से इस के धात्वर्थ को सुन कर विचार करना। हम यहां केवल इशारा कर देते हैं। बृक्त शब्द का मृलार्थ कारे, तराशे जाने वाला पदार्थ है । लोक में बृक्त किसे कहते हैं? जिसकी शाखाओं को काटकर तुम समिधा बना लेते हो, दरवाज़ों और खिड़कियों के तक़ते बना लेते हो, मेज़, कुरसियां और श्रलमारियां बना लेते हो। सुन्दर से सुन्दर कारीगरी के नमृने दिखा सकते हो। पर तुम्हारी सारी कारीगरियां इस संसार की भांति २ की रचनाओं के सामने मात हैं। एक २ पत्ते और फूल में बिचित्र सुन्दरता पाई जातो है। इस सारी शोभा का आधार भी एक वृक्ष है, जिसके श्रव-यवों को नाना प्रकार की तरतीव देकर सब से बड़ा कारीगर श्रपने प्रकाश से प्रकाशित कर रहा है।

वृत्त शब्द प्रकृति का वाचक है। इस वात को एक और मन्त्र से स्पष्ट करता हूं।

(२) किं १ स्विद्धनं क उ स दृक्ष आस यतो द्यावापृथिवी निष्टतक्षुः । मनीषिणो मनसा प्रच्छतेदु तद्यद्ध्यतिष्टद् भ्रवनानि धारयन् ॥ यज्ञ० १७ । २० ॥

<sup>\*</sup>श्वेताश्वतर० ४। १०॥ मैत्री० ६। १०॥ गीता० १३। १९, २०, २३ ॥ श्वेताश्वतर० । १। १०॥ ६। १६॥ कड० ३। ११॥ ६। ८॥

<sup>†</sup> वश्च धातु काटने के अर्थ में हैं। इससे उणादि क्स प्रत्यय के योग से कृक्ष शब्द बनता है। अर्थात् जो पदार्थ काटा जाए।

(किम्) कौनसा (स्वित्) प्रश्न होता है (वनम्) वह वन है (उ) ग्रौर (कःसः) कौनसा वह (वृक्षः) बृक्ष (ग्रास) है (यतः) जिसमें से (द्यावा पृथिवी) चु-लोक ग्रौर पृथिवी लोक को (निः-ततज्ञः) वनाते हैं ं (मनीपिणः) हे विद्वाना, (मनसा) सोच कर (इत्) ही (उ) ग्रौर (तत्) उस के विषय में भी (पृच्छ्त) पृद्धो (यत्) जिसे (भुवनानि) लोकों को (ग्रारयन) धारण करते हुए प्रभु ने (ग्रध्यतिष्ठत्) ग्राधार वनाया॥ २॥

वहर्र को एक मकान बनाना होता है। यह भी किसी श्रच्छे वन की श्रच्छी लकड़ी द्वांट कर लेता है। तो इस संसार को भी बनाते हुए विश्वकर्मा परमात्मा ने लकड़ी का क्या प्रवन्ध किया? लोगों ने इस विषय में किस कारण का पता लगाया है, उसे पृद्धों श्रीर सोचों। उसका ज्ञान पाते हुए जब तुम विद्वानों से प्रश्न करोंगे श्रीर सोचोंगे तो तुम्हें समक्त में श्रा जावेगा कि जिस मृल प्रकृति के ऊपर शासन करता हुश्रा, प्रभु सब लोकों को धारण कर रहा है, उसी से ही उसने इन लोकों को बनाया है। वही बन है, उसी में से भिन्न र प्रकार के परमाण-संघ-रूपी बृत्तोंकों जोड़ तोड़कर वह खेल खेल रहा है। ।

अथात् किद्वान् लोग वना हुआ मानते हैं।

<sup>†</sup> भाष्यकारों ने 'निष्टतञ्जः' को एक वचन केस्थान पर लिया है । पर जपर दिये अर्थ के अनुसार, इस ब्यत्यय की आवश्यकता नहीं । उवट और महीधर ने इसका आदाय यह लिया है कि प्रभु को जगदचना के लिये किसी कारणकी आवश्यकता नहीं है। शब्दों में तो केवल प्रभ है । उत्तर में 'कोई

परमात्मा इस प्रकृति-चृत्त के ज़रें २ में समाया हुआ है। विक इस से भी वढ़कर उस की महिमा है। वस्तुतः उस का कोई अन्त नहीं। इस विषय का विस्तार करने का आज विचार नहीं। प्राज तो संसार के स्वरूप का ही प्रतिपादन होगा। परन्तु जब परमात्मा का स्थरूप तुम्हारे सामने रक्खा जावेगा, तो इस प्रकरण को भी स्मरण रखना। इस मन्त्र में 'सुपर्ण' शब्द के प्रयोग से यह भाव प्रहण करना है । के संसार चाहे कितना ही बड़ा हो, परमात्मा की जीवन-प्रदात्री सत्ता उस में रम रही है। यहां पर उस परम पिता के सम्बन्ध में दूसरी बात यह आयी है कि वह संसार के भोगों से सदा अलग रहता है। वह निर्लेप और निरञ्जन है। सारे जगत का स्वामी है, पर उसे किसी भोग की आवश्यकता नहीं है। वह सर्व-शक्ति सम्पन्न त्रोर सब ब्रुटियों से रहित है। ब्रातः वह जन्म मरण के वन्धन श्रौर अवतार-वाद की लीला से सदा ऊपर रहने वाला है। वह सब कुछ देख रहा है। कोई वस्तु उस से क्रोभल नहीं। श्रव यहां तनिक विचारोगे। तो तुम्हें वैदिक सिद्धान्त का एक श्रौर महत्त्व पता लगेगा। द्रष्टा सदा दृष्ट के योग से ही होता है। जब तक दिखाई देने वाला पदार्थ न हो, तब तक किसी का साच्ची या द्रष्टा नाम पड़ ही नहीं सकता। भ्रतः नित्य परमात्मा के साथ उस के प्रकाश से प्रकाशित यह संसार वृत्त भी नित्य है। जो लोग यह मानते हैं कि यह मिथ्या है, वह परमात्मा के

नहीं यह 'अपनी ओर' से जोड़ने का साहस उन का अपना है। प्रश्न आश्चर्य-जनक है न कि काकु।

द्रप्ट-गुण को भी मिथ्या करना चाहते हैं। जो इसे श्रनित्य श्रर्थात उत्पत्ति वाला कहते हैं, उन को यह सममना चाहिये कि जब यह जगत न था, उस समय वह जगदीश्वर कोन से जगत का देश्वर था?

मा०-महाराज ! समा कीजिएगा । में कुछ कम-समक्ष हूँ । दूसरे चिरकाल तक साधु सन्तों की संगत में पड़े रहने से मेरा विचार कुछ उसी रंग में रंगा गया है ।

सत्य-भाई, घवराते क्यों हो ? श्रव तो ज्ञान-गंगा वह रही है। मन की एक २ तह को खोल २ कर हमें धो लेना ही ठीक है। जो सन्देह का लेश भी श्रन्दर छुपा पड़ा हो, उसे भी प्रकट कर देना चाहिये।

मा०-महाराज ! जय ब्रह्म भ्राविद्या की उपाधि से प्रस्त होता है, तब ही द्रष्टा तथा दूसरे शक्तिमत्त्व भ्रादि गुणों से सगुण होजाता है। इसिलिए यह मिथ्या होने से संसार के मिथ्या होने में कोई बाधा न रहेगी।

महा०-प्यारे, यह वात सच्ची नहीं। अविद्या के फंदे में फंसानेवाला ब्रह्म के ऊपर और कोई पदार्थ नहीं। ब्रह्म ज्ञान स्वरूप होता हुआ अज्ञानी नहीं हो सकता। और फिर यह सारा विषय साधारण तर्क और इन्द्रियों से जाना नहीं जा सकता। वेद में कहीं भी यह नहीं लिखा। वस्तुतः इस नवीन वेदान्त के लिए वेद में कोई पुष्टि न पाकर ही इस सम्प्रदाय के आचार्यों ने मूल वेद को गौण और उपनिपदों को मुख्य करने का प्रचार भी किया है। परन्तु यह भी मनमानी बात ही है।

कारण कि, उपनिषद् स्वयं स्पष्ट कहते हैं कि शुद्ध बुद्ध सुक्त-स्वभाव परमात्मा का सब वेदों में बर्णन है # । वेदान्त सुत्रों में ब्रह्म में ही सब वेद शास्त्रों का तात्पर्य माना गया है † । वेदों में परमात्मा के निरूपण में जो मन्त्र हैं, उन में कहीं यह नहीं जिखा कि यह अविद्योपाधि से अस्त ब्रह्म का वर्णन है । स्वयं उपनिषदों में, इस कभी भी समक्त में न आनेवाली, अविद्या-पिशाची का कोई संकेत नहीं । अधिक न कहते हुए श्वेताश्वतर की एक अति ही सुना कर वस करता हूँ ।

"एको देवः सर्वभूतेषु गृढः सर्वव्यापीं सर्वभूतान्त-रात्मा। कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेताः केवलो निर्गुणश्रः॥"

(एकः) एक (देवः) प्रकाश-स्वरूप प्रभु (सर्वभृतेषु) सव

\*सर्वे वेदा यत्पदमामनृन्ति तपा ६ सि सर्वाणि च यद्वदन्ति । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संब्रहेण ब्रवीमि ॥ ओश्मित्येतत् ॥ कठ० उप० २ । १५ ॥

†शास्त्रयोनित्वात् । तत्तु समन्वयात् ॥ येदान्त सूत्र १ । १ । ३-४ ॥ ‡श्वेताश्वर० ६ । ११ ॥ तथा देखो, बृहदारण्यक० ३ । ७ । २३ ॥ ३ । ८ । ११॥

यहां पर परमात्मा को दृष्टा, ज्ञाता आदि विशेषणों से जोड़ा है। वह दृष्टा है, दृष्ट नहीं। इत्यादि वाक्यों का सभी यही अर्थ करेंगे कि यद्यपि वह सब को जान सकता है, उस का जानना कठिन है। यह और बात है, और जगद को मिध्या कहना सर्वथा और बात है। प्राणियों में ( गृढः ) प्रविष्ट हो रहा है (सर्वव्यापी) सर्वत्र मौजूद है (सर्वभृतान्तरात्मा) सब प्राणियों का अन्तरात्मा है। (कर्माध्यक्तः) सब के कर्मी का फल देनेवाला है (सर्वभृताधिवासः) सब प्राणियों का आश्रय है। (साक्ती) द्रष्ट्र-स्वरूप है (चेताः) चेतनस्वरूप है (केवलः) एक, श्रिष्ठितीय, निर्लेप नारायण है। (निर्गुणश्च) और सब उपाधियों, सीमाओं, परिच्छेदों, प्रभावों से मुक्त है। यहां पर दोनों भाव एक साथ आरहे हैं। निर्गुण होता हुआ भी परमात्मा सब का साक्ती और अध्यक्त है। यह अविद्या की गप्प हांक दी गयी है। वस्तुतः तर्क और प्रमाण दोनों ही इसके विरुद्ध पड़ते हैं। यदि तुम ध्यान से उपनिपद् को भी पढ़ोगे तो इन पाखगढ़ों का स्वरूप तुम्हें टीक २ पता चल जावेगा।

मा॰-महाराज, मेरे गुरु जी कभी २ एक मन्त्र योला करते थे, उसे भी यदि आप समभा देते, तो ठीक होता ।

महा०-हां, कहो। वह कौनसा मन्त्र है ?

मा०-महाराज, प्रमाण धादि का तो मुक्ते कुक पता नहीं धौर न ही ब्राज तक मैंने वेदों के पुस्तक देखे हैं। पर हां, ब्रन्त में वह बोला करते थे,

## 'तदपश्यत्तदभवत्तदासीत्'

महा०-बस जान लिया। इवते को तिनके के सहारे वाली बात है। पर इस में मायावाद की गंध भी नहीं। सुनो, पूरा मन्त्र यह है:—

(३) परि द्यावापृथिवी सद्य इत्वा परिलोकान् परि

दिशः परि स्वः । ऋतस्य तन्तुं विततं विचृत्य तदपश्यत्तद्भ-वत्तदासीत् ॥ यञ्ज० ३२ । १२ ॥

प्रभु (द्यावापृथिवी) द्युलोक और पृथिवी (लोकान) सारे लोकों (दिशः) दिशाओं (स्वः) स्वर्लोक के (परि) चारों और (सवः) एक साथ (इत्वा) पहुंच कर (अतस्य) सचाई के (विततं) विस्तृत (तन्तुम) मृत्र का (विकृत्य) संहार करके उसने (तत) सारे अपने खेल पर (अपभ्यत) दृष्टि डाली,तो(तत) वह (अभवत) होने लगा (तत) वह (पूर्व भी) (आसीत) थाः ।

इस में कहां कहा है कि यह सारे लोक मिथ्या हैं। यहां तो परमात्मा की सर्वव्यापक और सारे जगत की पूर्णतया उस के श्राधीन वतलाया है। भला, जगत हो ही न, तो वह देखे किसे और शासन किस पर करें?

इस मन्त्र से यह उपदेश मिलता है कि सृष्टि की अवस्था में प्रभु सब को अपने अन्दर घेरे हुए रहते हैं। सृष्टि-नियमों का तागा उन के हाथ में है। प्रलय के समय वह उसे खींच लेते हैं। इस का नाम संहार है। जब पुनः उन की दृष्टि सब तत्त्वों पर पड़ती है, अर्थात उन की ओर से प्रेरणा होती है, तो जगत नये सिरे से बनने लग जाता है। पर यद्यपि परमात्मा के निमित्त के बिना एक परमाणु भी हिल नहीं सकता, तथापि

अरिषः स्वयम्भु ब्रह्म, देवता परमायमा, छन्दः निचृत् त्रिप्दुप् ।
 वेदान्त के अनुसार अर्थ उवट और महीधरं-भाष्य में किये हैं, वहां देखो ।

यह मत समको कि जगत केवल उस के देखने से ही वन जाता है। येद का सिद्धान्त यह है, कि यह मल कारण की श्रवस्था में पहिले से ही विद्यमान होता है। वह कारण प्रभु की प्रेरणा का विषय है। दोनों कारण नित्य हैं। दोनों श्रकेले संसार की रचना नहीं कर सकते। यहां पर भी प्रभु को द्रष्टा कहा है। विना दृष्ट=देखे गये पदार्थ के यह श्रसंभव है।

यह प्रकरण परमात्मा का है, जीवात्मा का नहीं। परमात्मा ही सब लोक लोकान्तरों के चारों थ्रोर समाया हुआ है। अतः इस का यह अर्थ करना, िक जीव जब अपने वास्तिविक स्वरूप का दर्शन करता है, तो वही=ब्रह्म ही बन जाता है, क्योंकि वह था ही वही, संगत नहीं हो सकता। वाक्य की रचना के अनुसार ज्ञान-प्राप्ति से पूर्व सर्वव्यापकता काजीव में होना मानना पड़ेगा। यह वात मायावादियों को भी अभीष्ट नहीं। वह भी जीव को ऐसा नहीं मानते। इसी तरह ब्रह्म का जगदाकार हो कर भासना भी इस मंत्र से निकालना सम्भव नहीं है। मन्त्र के वाक्य विभाग के अनुसार इस में दिये हुए भावों का चित्र यह है:—

- १. ब्रह्म=परमात्मा सब संसार में ब्यापक है।
- २. सत्य के विस्तृत सृत्र को वह पीछे खींचता है या श्रपने नियम में रखता है।
  - ३. फिर वह उस पर=जगत पर देखता है।
  - ४. वह=जगत् बन जाता है।
  - ५. वह=जगत् होता है।

यदि यह धर्थ स्वीकार किया जावे, तो भी सर्वव्यापकईश्वर

के साथ २ जगत् भी नित्य मानना पड़ेगा। स्मरण रक्खो, बेद में कहीं भी ईश्वर के अविद्या-प्रस्त होने का भाव नहीं पाया जाता। जगत् भी साथ नित्य मानने से दूसरा पदार्थ हो जाता है। एक ही वस्तु में व्याप्य, व्यापक भाव का भेद नहीं हो सकता। फिर ब्रह्म का देखना, उस के तद्रूप होने से पूर्व नहीं कहना चाहिये था। भौर यह कहना कि ब्रह्म वही=जगत् नहीं था, सब सिद्धांत के विरुद्ध है। वह कभी भी स्वरूप से जड़ जगत् नहीं था। अतः जीवातमा का ज्ञान-द्वारा ब्रह्म वनना तथा ब्रह्म का जगद्रूप प्रतीत होना, दोनों ही पद्म अयुक्त तथा प्रकरण के विरुद्ध हैं।

इस लिये इन वाक्यों को भिन्न २ करके प्रलय के पीछे नित्य श्राविनाशी मूल तत्त्व से प्रभु की देखने=निगरानी की शक्ति द्वारा जगत की सृष्टि का होना ही तात्पर्यार्थ स्वीकार करना चाहिये। प्रथम वाक्य में 'तत' कर्म (Object) श्रौर दूसरे दोनों में कर्त्ता (Subject) समक्तना चाहिये। 'भु' धातु यहां प्रकट होने तथा 'श्रस' विद्यमान होने के श्रर्थ में लेने से श्रर्थ की संगति ठीक लग जाती है। 'भु' का यह श्रर्थ श्रनेक प्रयोगों के श्राधार पर किया गया है, केवल कल्पना नहीं।

मा०-महाराज ! मैं ने मूर्खता की जो संस्कृत का अभ्यास नहीं किया। मैंने अपना यौवन जड़ बुद्धि, भंगड़ों में व्यतीत किया, उन के भूठे उपदेशों से विद्या में अक्वि हो गई, और मैं 'आहं ब्रह्म' के ट्वींटे की मूट्टों पर चुपड़ कर वेदान्ती वन गया। अब आप की कृपा से मेरी आंखें खुलने लगी हैं।

सत्य ० - महाराज ! भ्राप ने कहा था संसार भी नित्य है।

पर यह तो श्रनुभव के विरुद्ध है। यहां तो कुछ भी स्थिर नहीं \*। न शरीर, न धन, न सम्बन्ध, शायद श्राप का श्रमि-प्राय कुछ श्रौर था।

महा०-हां वेटा, मैंने कहा था, मूल-वृक्ष नित्य हैं । यही तो वेदिक शिक्ता का महत्त्व हैं। परिवर्तन के होते हुए भी बीज का नाश नहीं होता। वृक्त में यह बात सामने दिखाई देती हैं। वृक्त गिर जाता है, पर वह नष्ट नहीं होता। उसका स्थानापन्न खड़ा हो जाता है। उसका पुराना शरीर नए वृक्त के लिए खाद अर्थात भोजन का कार्य्य करता है। ऐसे ही यदि ध्यान पूर्वक देखेंगे, तो सारा ब्रह्मागुड एक बड़ा वृक्त ही दीख पड़ेगा। आज विज्ञान जिस बात की पुष्टि करता है, वेद उस मृत प्रकृति के नित्यत्व को कितने सुन्दर प्रकार से प्रकट कर जुका है। अतः इस आश्रय को लेकर अविषयों ने इस कारण को 'अजा ' अर्थात उत्पन्न न होने वाली भी कहा है। †

अनित्यानि शरीराणि विभवो नैव शाश्वतः ।
 नित्यं सिबहितो मृत्युः कर्त्तव्यो धर्म संचयः ' ॥

† तीनों तत्त्वों को पृथक् २ अनादि, नित्य स्पष्टतया इस श्रुति में कहा है।
"अजामेकां छोहितशुक्ककृष्णां बद्धीः प्रजाः स्जमानां सरूपाः।
अजो होको अपमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः"॥
श्रेताश्वतर० ४। ५॥

सत्त्व, रजस् और तमस् गुणमयी सब विकारों की आदि मूल प्रकृति अजा, न पैदा होने वाली है। भोग भोगने वाला, जीव अज है। न भोका, सदा स्वतंत्र, परमात्मा तीसरा अज है। श्रव तीसरा पदार्थ जीवातमा है। प्रकृति जड़ है शेप दोनों चेतन हैं। इस लिए उन्हें समान गुण वाले कहा है। दोनों साथी हैं। श्रनादि काल से चले श्राने वाले हैं, न जीवातमा की उत्पत्ति होती है और न नाश हो सकता है। इस का फैलाव शास्त्रों ने श्रनेक प्रकार से किया है है। यह आत्मा ब्रह्म से भिन्न है। मित्रता अकेले की नहीं होती। इसरे श्रविद्या-श्रस्त का शुद्ध ब्रह्म से मेल भी क्या हो सकता है? मन्त्र के शब्द बड़े स्पष्ट हैं। इस के श्रव्यों में खींच तान करके भले ही कोई श्रद्धत-वाद सिद्ध करले।

सत्य०-महाराज ! कुञ्ज लोग जीव की भी उत्पत्ति मानते हैं। इस में क्या दोष है ?

महा०-जिसकी उत्पत्ति होती है, उसका नाश भी होजाता है, तो फिर यह सारा सिलसिला किस लिए है ? हम भलाई क्यों करें ? यह सारा सिलसिला किस लिए है ? हम भलाई क्यों करें ? यह आर त्याग का उच्च आदर्श क्यों अपने सामने रक्खें ? जब सब कुछ करने पर भी हमने रहना ही नहीं है, तो इन कार्यों में रुचि हो नहीं सकती। जिस २ पदार्थ की उत्पत्ति देखी जाती है, वह सावयब होता है। परन्तु आत्मा को सावयब मानने से संस्कारों के पहिचानने में समता और एक तार का तार हटना चाहिए। आज हम एक आदमी को देखते हैं, दस वर्ष के पीड़े भी उसे पहिचान

<sup>\*</sup> बृहद्रारण्यक ११५२॥ छान्द्रोग्य ६१६९१२॥ कठ० २१६७॥ तथा गीता का दूसरा अध्याय । श्वेताश्वतर० ११९॥ प्रश्न० ५१७॥

लेते हैं। हमारे श्रीर के परमाणु बदलते रहते हैं, पर आत्मा नहीं बदलता। यह स्वतन्त्र अभीतिक पदार्थ है, अतः इसकी उत्पत्ति का मानना ठीक नहीं है । आंख, नाक आदि द्वारा पहुँचाये हुए संस्कारों को ठीक २ समभ कर, समय २ के अनुसार कार्य करने वाला, इन्ड्रा-शिक से अपने दिमाण आदि अंगों से काम लेने वाला, सुख दुःख आदि को अनुभव तथा स्मरण करने वाला, प्रेम, राग और द्वेप आदि भावों का प्रकाश करने वाला तत्त्व वास्तव में पृथक् चेतन और नित्य ही है। इस के श्रीर में प्रवेश करने से ही मूल जीवन-कोश बढ़ता हुआ, भिन्न २ आकारों को धारण करता है †। यह संस्कार-रूप नहीं, बिक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार वाला वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार वाला वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार वाला वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक संस्कार वाला वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक स्वाता अर्थात ज्ञानने वाला है । यह ज्ञान-रूप नहीं, बिक स्वता चितावादी लोग जिस प्रकार से जीव को बहा से अथवा

छेत्तुरछेद्यस्य चाभावे छेदनादेरसिद्धिवत् । अतो ऽहमर्थो ज्ञातैव प्रत्यगात्मेति निश्चितम् ॥ श्रीभाष्ये १ । १ । १ ॥

<sup>\*</sup> विस्तार तथा शास्त्रीय ज्ञान के लिए देखो, न्यायदर्शन २१९१९-२०॥ वैशेषिकदर्शन २ । २ । ४ ॥ वेदान्तदर्शन २ ! ३ । १७ ॥

<sup>ं &</sup>quot; यदाणुमात्रिको भूत्वा बीजं स्थास्तु चरिष्णु च । समाविदाति संस्पृष्टस्तदा मृत्ति विमुज्जति " ॥ मनु० १ । ५६ ॥

<sup>‡ &</sup>quot; ज्ञोऽतएव " ॥ वेदान्त ३ । २ । १८ ॥

भौतिक जगत से द्यमित्र मानते हैं, सो उन का ऐसा करना प्रत्येक ग्रात्मा का भ्रापमान करना है।

सत्य ० – महाराज ! परमात्मा के साथ ही जीव को भी 'सुपर्ण' कहा गया है । क्या जीव भी सारी प्रकृति में पूर्ण हो कर विचरता है ?

महा०-म्रार्थ्य लोग जीवातमा को इस मंदा प्रकार से मानते चले माये हैं। कुछ यह मानते हैं कि यह शरीर-मात्र में ही पूर्ण है, प्रथात साक्षात् व्यापक है। दूसरे पेसा समभते हैं कि शरीर में हृदय-देश में इस का मुख्य स्थान है, प्रपनी चेतना से सारे शरीर में कार्यों को करता रहता है \* । जैसे दीपक एक स्थान पर पड़ा हुन्ना, सारे कमरे को प्रकाशित कर देता है, जैसे फूज सारे उद्यान को महका देता है, पेसे ही यहां भी चेतना का सर्वत्र प्रकाश हो जाता है । यह हृदय मेरु-दग्रड अर्थात रीढ़ की हृद्दी में दोनों कन्धों के मध्य में, झाती के पीछे को माना गया है । वेद में इस विचार का

<sup>\*</sup> देखो, बेदान्त सूत्र २ । २ । २ । उपनिषदों में भी देश-विशेष में ही जीव की स्थिति कही हैं, देखो आगे हृदय तथा कोश शब्दों पर टिप्पण, ९९, १०० ॥

सर्वसाधारण हृदय से ताल्पर्य उस ची-कोठ हृदय ही समझते हैं जो हमारे फेफड़ों के बाएं और नीचे को, रक्त के शोधन तथा संचार का मूळ-स्रोत है। पर नीचे दिये हुए प्रमाणों को देखकर, मूळ में दिये हुए विचार की पुष्टि होती है।

<sup>(</sup>१) हृदय से असंख्य नाडियों का निकलना माना जाता है। देखों अथर्व० १० । २ । २८ ॥ कौपीतिकि० उ० ४ । १९ ॥ छान्दोग्य० ३ ।

## मृत भी पाया जाता है। इसी कारण परमात्मा को, जो कि

१३ ॥ ८।६।१,६॥ बृहदारण्यक० २।१।१९॥ ४।२।३॥

- (२) इसका मस्तक के साथ संबंध होता है और फिर सब प्रेरणा होती है। देखों अथर्व० १० । ८। २६॥
- (३) इडा, पिंगला, सुपुम्ना प्रसिद्ध नाड़ियां हैं। इन का वर्णन तथा संकेत सब अध्यात्म—विद्या के प्रन्थों में मिलता है। इन के अवस्थान के लिए कुछ नवीन प्रन्थों के प्रमाण देते हैं।

" गुदस्य पृष्टभागेऽस्मिन् वीणादण्डस्य देहस्त् । दीर्घास्थि मूर्द्रपर्यन्तं ब्रह्मदण्डेति कथ्यते ॥ १ ॥ तस्यान्ते सुपिरं स्क्ष्मं ब्रह्मनाडीति स्रिभः । इडापिंगलयोर्मध्ये सुयुम्ना सूक्ष्मरूपिणी " ॥ २ ॥

(उत्तरगीता २। १३, १४॥)

"तालुमूले सुपुम्ना सा अघोवक्त्रा प्रवर्तते । मूलाधारस्थयोन्यन्ता सर्वनाडी समाधिता । सा वीजभूता तत्त्वस्य ब्रह्ममार्गप्रदायिका ॥

(शिवसंहिता चतुर्थः पटलः)

- (४) वेदान्तसूत्र २१३१२४॥ तथा ४१२१५७॥ में हृद्य और ३१२१७॥ में नाड़ियों का वर्णन आता है। वहीं जीव का स्थान है—देखो शिवगीता १०१३६॥ तथा देवी भागवत में देवीगीता ६१४१—४२॥ तथा हृत्यद्म के लिए देखो शिवगीता, १०। २४—२५॥
- (५) आधुनिक विचारकों ने अभी पूरी तरह यह निश्चय नहीं किया कि जीवन का मूल-स्रोत देह में कहां है। मस्तिष्क में ही अब तक माना जाता था। पर, कुछ नये अनुभवों ने रीढ़ की ही प्रधानता सिद्ध की है। इस किए अब विचार

त्रात्मा का ग्रन्तरात्मा है, इदेश में ही ध्यान ग्रादि के लिए ठहरा हुग्रा माना गया है क्ष । इस विषय में वेद का सिद्धान्त इन मन्त्रों से निश्चित हो रहा है ।

† (४) अष्टचक्रा नवद्वारा देवानां पूरयोध्या । तस्यां हिरण्ययः कोद्यः स्वर्गो ज्योतिषावृतः ॥ स्वर्णात्रे १०।२।३१॥

(देवानाम्) दिव्य (पृः) पुरीं अर्थात् मानुष काया (अयोध्या) अति बलवाली (नवद्वारा) नौ द्वारोंवाली ‡ (अष्टचका) आठ

प्राचीन ऋषियों की बतायी हुई बात की ओर ही झुका चला जाता है। परिचय के लिए देखों—

Dr. Sperrington's article on 'Spinal Cord', Encyclopedia Britannica, 11th edition, Ladd, Physiological Psychology, pp. 249-50, 265-67 and 298 for quotations of and references to connected views and experiments.

ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्टति ।
 भ्राम्यन् सर्वभृतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

गीता १८। ६३॥

तथा देखो छान्दोग्य ८।९।९॥ तथा अन्य प्रमाण जो कि पृष्ट ६९ के टिप्पण में दिये गये हैं॥

† ऋषि, नारायण; छन्द, अनुष्टुष् ; देवता साक्षाळक्षप्रकाशिनी ।

‡ दो आंखें, दो कान दो नासिकाएं, एक मुख और दो मल-मूत्र बाहिर फैंकने के छिद्र । चकोंवाली क जाननी चाहिए। (तस्यां) उस में (हिरग्ययः) प्रकाश-स्वरूप (कांशः) कांश है, वह (स्वर्गः) स्वर्ग है, क्योंकि वह (ज्योतिपा) ज्योतिस्स्वरूप परमात्मा से (ब्राहृतः) व्याप्त हो रहा है॥

(५) तासिन् हिरण्यये कोशे च्यरे त्रिप्रतिष्ठिते । तसिन् यद्यक्षमात्मन्वत्तद्वे ब्रह्मविदो विदुः ॥

ष्ठाथर्च १०।२।३२॥

(तस्मिन्) उस (हिरायये कोशे) चमकते हुए कोश में '( ज्यरे ) जिस में तीन धरे लगे हैं, धौर (त्रिप्रतिष्ठते ) जिस के तीन धाधार हैं; † (तस्मिन् ) उस में ( यह् ) जो

\* आठ चक्रों से तात्पर्यं आठ धातु हैं। शरीर का यही सारा स्वरूप है। वे यह हैं—स्वचा, मांस, हड्डी, रुधिर, मेद, मजा, बीर्य्य और आज। या गीता के अनुसार शरीर के आठ विभाग इस तरह भी छे सकते हैं, पांच भूत, मन, बुद्धि और अहंकारः—

> " भूमिरापोऽनलो बायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहंकार इतीयं मे भिजा प्रकृतिरष्टधा " ॥ गीता ७ । ४ ॥

† अरे का प्रयोजन परिधि को नाभि से जोड़ना है। प्रत्येक अन्तः करण प्रकृति की परिधि पर स्थित एक विन्दु के समान है। मूल प्रकृति के साथ उसे तीन गुण=सन्त, रजस् और तमस् ही अवस्था-भेद से जोड़ते हैं। इसी प्रकार हृदय-देश में चेतनता का स्रोत है। उस के आधार पर सारा शरीर प्रतिष्ठित होता है। शारीरिक सत्ता तीन भागों में बट रही है। स्थूल तथा सूक्ष्म इन्द्रिय-क्रिया=अन्नमय तथा प्राणमय कोश; मनोमय, जिस में मन; और विज्ञानमय, जिस में बुद्धि की प्रधानता रहती है।

(यज्ञम्) पूज्य प्रभु (ब्रात्मन्वत्) जीवात्मा से युक्त है, (तर्) उसे (वै) ही (ब्रह्मविदो) ब्रह्मवेत्ता लोग (विदुः) जानने की इच्छा किया करते हैं।

\* (६) पुण्डरीकं नबद्वारं त्रिभिर्गुणेभिराष्ट्रतम् । तासिन् यद् यक्षमात्मन्वत् तद्वे त्रझविदो विदुः ॥ श्रु० कां० १०। ८। ४३॥

(नवद्वारं) जिस के नौ द्वार हैं, ऐसा (पुगडरीकं) कमल (त्रिभिः) तीन (गुग्गेभिः) गुग्गों से (ब्रावृतन्) घिरा हुआ है। ग्रेष पूर्व मन्त्र के समान ही है। इन मन्त्रों से यह विदित होता है कि वेद के ब्रानुसार प्रभु ही जीवातमा नहीं, वरन जीवातमा भिन्न है ब्रौर प्रभु उस के ब्रान्दर † प्रकाश कर रहा है। यह

ऋषि, कुत्सः; देवता, अध्यात्मम् ; छन्दः भूरित् अनुष्दुभ् ॥

<sup>†</sup> एवमेवायं पुरुषः प्राज्ञेनात्मना संपरित्वको न वाह्यं किंचन वेद नान्तरं तद्वा अस्थेतदासकाममात्मकाममकामं रूपं शोकान्तरम् ॥ बृहदारण्यक० ४ । ३ । २१ ॥

<sup>&</sup>quot; यो विज्ञाने तिष्टन् " इत्यादि भी देखो, बृहदारण्यक० ३।०।२२ ॥
यहां 'विज्ञान ' का अर्थ शंकराचार्य जीवात्मा ही करते हैं। अपनी बात
को पुष्ट करनेके लिये माध्यन्दिन शाखा का पाठ-भेद ' आत्मिन ' भी देने की
कृषा करते हैं। अर्थ स्पष्ट है। परमात्मा आत्मा में अन्तर्यामी होकर मौजूद है।
आत्मा उसके शरीर के समान है, इत्यादि । यह सब कुछ ठीक करके शंकर
महाराज को अपना मायावाद फिर पीछे घसीटता है और वह उसी चक्र में
पड़ कर इस स्पष्ट भेद को मिथ्या बतलाने की चेष्टा करते हैं। देखो शांकरभाष्य,
वेदान्त सुत्र १। २। २०॥

द्यातमा एक सुनहरी, चमकीले कांश में निवास करता है श्रीरा यह कोश शरीर के एक भाग में है। इसे कमल के रूप में भी प्रकट किया गया है। इन विषयों को उपनिपदों तथा श्रान्य श्राध्यात्मिक श्रन्थों ने भिन्न २ प्रकार से विस्तार करके वर्णन किया है \*।

भ्रौर सुनो वेद कितना स्पष्ट है:—

(७) न तं विदाथ य इमा जजानान्यद्युष्माकमन्तरं बभ्व । नीहारेण प्रावृता जल्प्या चासुतृप उक्थशासश्चरन्ति ॥ यज्ञ० १७। ३१॥

उपब्रष्टाऽनुमन्ता च भक्तां भोक्ता महेश्वरः ।
परमात्मेति चाप्युक्तो देहेऽस्मिन् पुरुषः परः ॥ गीता १३ । २२ ॥
केदेखो मुण्डक०२ । २ । ९ वासुदेव० ३; आत्मप्रयोध० १; केवस्य०
प; मैग्री० ६।१ ॥ छान्दोग्य० ८।८।३ ॥ बृहद्वारण्यक० ४।३।७ ॥ कट० ६।९ ॥
श्वेताश्वतर० १।३।३ ॥ मंत्री० ६।२७,३०,३४ ॥ प्रभ० ३।६ ॥ योगतत्त्व० ९;
गीता १५ । १५ ॥ छान्दोग्य० ३।१४।३ ॥ बृहद्वारण्यक० ४।२।३॥ ४।४।२ ॥
इत्यादि, अनेक स्थलों पर आत्मा को हृद्य में विराजमान होता हुआ माना
गया है। प्रभु का दशन उस आत्मा में वहीं पर ही हो सकता है। अतः
ध्यानादि वहीं पर करने का उपदेश पाया जाता है॥

स्वामी दयानन्द जी ने जब लिखा कि रीव की हड्डी पर ध्यान लगाना चाहिए, तो लोग उपहास किया करते थे। पर, यह उन की अपनी मूर्खता का ही विलास था। वहीं तो पूर्वोक्त प्रकार से आत्मा का निवासस्थान = हृदय है और उसी कमल-रूप में प्रतिष्टित सूक्ष्म आत्मा को अपने अन्दर सूक्ष्मतर प्रभु के दर्शन होते हैं। अब पाठक प्रार्थना में अन्तिम श्लोक के अथौ पर पुनः ध्यान करें॥ ै हे मनुष्यो, तुम (तम) उस परमदेव को (न) नहीं (विदाध) जानते हो, (यः) जिस ने (इमाः) इन प्रजाओं को (जजान) उत्पन्न किया हुआ है। (युप्पाकम) तुम्हारे (अन्तरम्) अन्दर (अन्यत्) तुम से भिन्न वह (वभूव) विराजमान है। संसार के लोगों से वह क्यों दूर है, इस का भी हेतु वतलाया है। वे लोग (नीहारेण) अविद्याख्यों कुहीर से तथा (जल्या) कुतकों और अष्टावादों से (प्रावृताः) घिरे रहते हैं (च) और (असुतुपः) सांसारिक विषयों की तृति को ही जल्य बनाते हैं। ऐसे ही (उक्थशासः) स्तात्रपाठी ही (चरन्ति) बने फिरते हैं॥ क्या सुन्दर भाव है। परमात्मा हमारे अन्दर है, पर हमारी प्रवृत्ति उधर नहीं। हमारा ध्यान विषयविलास की पूर्ति में ही लगा रहता है। इस कुतकों में एड़े रहते हैं या तोते की भान्ति विना अध्यात्मतत्त्व के ज्ञान के मन्त्रों की रट लगाये जाते हैं। इसी का यह फल है कि यह मन्त्र हमारे लिये चुप रहते हैं।

मा०-महाराज! यह तो श्रव ख़्व समक्त में श्रागया कि संसार में तीन श्रनादि तत्त्वों का मानना ही ठीक है। पर यह जो श्राप ने मन्त्र का श्रिथ करते हुए कहा था, कि जीव फलों को स्वाद से भोगता है, इस में श्रभी कुन्च श्राशंका है। सारा संसार तो दुःख की ही शिकायत करता है। जीवन को दुःख-सागर ही कहा जाता है। वेदान्त में, बुद्ध-धर्म में तथा श्रन्य मतों में भी इस लोक को जाल से उपमा दी गयी है। इस विष-वृद्ध से सुख की उपज कैसे?

महा०-त्रिय! श्रभी कहे हुए संसार के स्वरूप को मन में स्थिर करो। श्राज तुम्हारे इस प्रश्नका उत्तर पूरानहीं दे सकूंगा। पर, इतना कह सकता हुँ, कि न संसार सर्वथा सुखमय है थ्रौर न दुःखमय ही है। हम ध्रपने कर्मों से जैसे चाहें, इसे अपने लिए बना लेते हैं। वेद में 'स्वादु' के प्रयोग का प्रयोजन यह समभाने का है कि सुख तो स्वाद से भोगना ही है, दुःख भी यदि द्यावे, तो प्रभुको नकोस कर, द्यपने ही द्रापराध को समभने का स्वभाव डालना चाहिए। वेद का यह आश्य भी ग्रवश्य है कि यहां यदि हम समभ सोच कर रहें तो वस्तुतः प्रभु ने सारी सामग्री सुख के लिए ही बनायी है। पर हम ने अपनी मूर्खता के कारण अपने जीवन को दुःखरूप वना लिया है। इस ग्रवस्था में भी सुख का श्रादर्श हमारे से श्रोफल नहीं होता। बुवते २ जो सहारा मिल जाता है, उसे भी श्रानन्द से प्रहण् करते हैं और फिर अाने वाले सुख की प्रतीक्षा करते हुए बीच वाले दुःख को भी शान्ति से धारण कर लेते हैं। यह साधारण सांसारिक प्रनुभव की वातें हैं #। ग्राज के लिए विचारने योग्य वात चीत बहुत होगयी है। बेद भ्रयाह है। जितना सुनें, उतना ही पुग्य है । कल ठीक समय पर झाजाइए ।

सत्यकाम और मायाराम ने महात्मा के पांव हुए और कभी वेद की महिमा, कभी गुरु की कीर्त्ति का गान करते हुए अपने आश्रम पर आ पहुँचे॥

इति तत्त्व-सन्देशे प्रथमाध्याये प्रथम उच्छ्वासः॥

श्वित्वोपनतं दुःखात् सुखं तदसवत्तरम् ।
 निर्वाणाय तरुच्छाया तसस्य हि विशेपतः ॥ (कालिदासः)
 सुखं हि दुःखान्यनुभूय शोभते,
 घनान्धकारेष्त्रिवदीपदर्शनम् । ( श्वद्रकः )

# द्वितीय-उच्छ्वास

#### 2000000

### सुख-दुःख

महा०-मायाराम जी, कल जब भ्राप चले गये, तो में ने भ्रन्त वाली वात पर फिर विचार किया। मेरी इच्छा यह है कि भ्राज भ्राप को वतलाऊ, कि वेद के भ्रतुसार सुख भ्रौर दुःख का विभाग कैसे होता है भ्रौर, कि दुःख दूर कैसे हो सकता है?

सत्य०-महाराज, इस के साथ ही यह भी स्पष्ट करिये कि दु:ख है ही क्या ? क्या यह कोई स्वतन्त्र पदार्थ है या केवल सुख का न होना ही दु:ख है ?

महा०-कुड़ उदाहरणों से ही यह द्यति कठिन विषय सुगम हो जावेगा। एक मनुष्य एक काम करना चाहता है, हसरा उस के मार्ग में वाधारूप हो रहा है। उसे दुःख होता है। रोगी का चित्त चाहता है, चटपटी वस्तुत्र्यों को खाऊं। वैद्य रोकता है। उसे दुःख होता है। वालक चान्द पकड़ने की इच्छा से उड़लता है। गिर पड़ता है थ्रौर चान्द भी नहीं मिलता, उसे दुःख होता है। में चाहता हूँ कि कभी भी बीमार न होऊं, पर अचानक हो जाता हूँ, मुक्ते दुःख है। मेरे भोजन का समय है। रोटी में देर हो जाती है। मुक्ते दुःख है। कुड़ काम करते २ चाकू से उंगली कट जाती है, दुःख होता है। कोई संबन्धी मरता है, दुःख होता है।

इन उदाहरखों को हम कुछ विभागों में बांट सकते हैं। (१) परतन्त्रता के कारण दुःख (२) त्र्रशक्तता के कारण दुःख (३) मूर्खता के कार्रण दुःख। यदि गहरी दृष्टि से देखा जावे, तो श्रज्ञान श्रयवा मिथ्या ज्ञान ही दुःख का मुख्य कारण है। जब एक भ्रादमी जानता है कि श्रमुक कार्य्य अवश्य एक दूसरे ब्रादमी के अपधीन है और वह नहीं चाहता कि उसे किया जावे, तो जो सुखी रहना चाहता है उसे उस के करने की इन्द्वा ही नहीं करनी चाहिए। एक मनुष्य स्वास्थ्य के नियमों को भली भान्ति समभ कर उन का पालन करता है, वह सुखी है। जो उन का उल्लंघन करता है, वह अपने ही अज्ञान के कारण दुःख पाता है। जय वालक वड़ा होता है वह अपनी पहिजी मूर्खता से जिज्जत होता है। श्रव वह चान्द के श्रहण करने की लालसा नहीं करता। इसी प्रकार दूसरे उदाहरणों में भी घटा कर देख सकते हैं कि, यदि वास्तविक समस्या का ठीक स्वरूप समभः लिया जावे, तो बहुत सा दुःख दूर हो जाता है। सन्तोप थ्रौर शान्ति पैदा होकर सहन करने की शक्ति बढ़ जाती है। दुःख के प्रपने भी दो विभाग हैं। एक तो केवल सुख के अभाव को ही दुःख कह लेते हैं। जैसे किसी का सम्बन्धी मर गया है । उसे क्या दुःख है ? यदि सूद्म दृष्टि से देखा जावे तो यही निश्चय होता है कि उस संवंधी के दर्शन,मेल-मिलाप ब्रथवा सहयोग से जो उसे शारीरिक, मानसिक ब्रथवा अन्य किसी प्रकार का लाभ होता था, उस का अभाव ही अब सहा नहीं जाता । यह इस बात से झौर भी स्पष्ट हो जाता है कि जब कोई ऐसा संबंधी मरता है, जो छेश दिया करता था, तो उसे बस्तुतः अन्दर से कोई दुःख नहीं होता। लोगों को दिखाने के लिए भले ही आंस्र गिरा लेता हो। परन्तु जब मेरी उंगली कट जाती है, तो जो दुःख होता है, वह केवल उस सुख का अभाव ही नहीं, जो उस के कटने से पूर्व में अनुभव करता था, बल्कि वास्तविक पीड़ा भी होती है। अतः इस बात से इनकार नहीं हो सकता कि दुःख भी स्वतन्त्ररूप से संसार में मौजूद होता है।

मा०-जो २ परवश होता है, वह दुःख होता है, यह जज्ञण क्यों न माना जावे ? एक दास-जाति स्वतन्त्रता चाहती है। विदेशी राजा उसे दवाए रखता है। यहां परतन्त्रता ही से दुःख होता है। इसी तरह चान्द चाहने वाला वालक भी पृथिवी आदि के श्राक्ष्मण के नियम के वश में फंसकर ही दुःखी होता है। बहुधा देखा गया है, हज़ार नियम पालन करने पर भी रोग आ दवाता है। उस समय सभी कहते हैं, सुख दुःख शरीर का भोग है, किसी के बस की वात नहीं। यह हमारी परतन्त्रता ही है, जो आकाश में उड़ने से हमें रोकती है। इस पराधीनता के ही कारण इस संसार-चक्र में हम एड़ते हैं। यही पिशाची हमारी सब भावनाओं और उमंगों को पद-दिलत करके, धरती हुई सब दुःखों का मूल बनी हुई दिखाई देती है।

महा०-क्यों सत्यकाम जी, ब्राप का इस विषय में क्या विचार है।

सत्य०-महाराज, जो श्राप ने श्रमी उपदेश किया है, मुक्ते

तो उसी में ही सचाई प्रतीत होती है। परतन्त्रता के उपस्विचार करते हुए मुक्ते इसके दो प्रकार दिखाई देते हैं।(१-) स्वाभाविक (२-) ग्रज्ञान-जन्य।जीवात्मा श्रनादि होता हुग्रा भी सदा परमात्मा के नियमानुसार ही रहने से सुखी रह सकता है। इस परतन्त्रता में सुख तो है, परन्तु दुःख नहीं। दूसरी परतन्त्रता सचमुच दु:ख-दायक है। पर, वह हमारे भ्रपने भ्रपने श्रज्ञान की उपज होती है। ग्रज्ञान के ही कारण मान, मोह, ईर्पा, द्वेष ग्रादि दुर्गुण, देश विद्रोह तथा कुल-विकय श्रादि कर पाप हम में आते हैं। जब भाई २ के ख़ुन का प्यासा फिरता है, तो तीसरा झाकर पंच वन वैठता है। जैसे एक प्रसिद्ध कथा में दो विहियों को एक वानर ने रोटी से वञ्चित कर दिया था, वैसे ही यह राजनैतिक पंच भी दोनों पत्नों को नीचे गिरा कर, उनकी ग्रीवा पर सवार होकर क्रियात्मिक रूप से सांसारिक नीति का उपदेश करते हैं । श्चतः इस परतन्त्रता से पैदा होने वाले दुःखों की परम्परा का मृल कारण अज्ञान ही हुआ। वालक के रोने में भी अज्ञान का ही खेल दिखाई देता है। आकर्पण-शक्ति ही तो उसे इस पृथिवी पर वसा, जीवन के निर्वाह में सौ तरह से सहायता दे रही है, भ्रौर पृथिवी को सुर्घ्य के चारों भ्रोर घुमा रही है । यदि एक त्तरण के लिए ही इस में अग्रुमात्र भी अन्तर पड़ जावे, तो कोई कहां हो, कुळ पता नहीं। अज्ञान-घश ही वह बालक भ्रापनी स्थिरता की कारण शक्ति का मुकाविला करके जब ध्रस्थिर होने से रुकता है, तो उस का शोक करना क्या कोई कम तमारो की वात है ! इसी प्रकार रोगी के उदाहरण से भी समभ लेना चाहिए। जितना वह नियमों का श्रधिक पालन करता रहा, उतना ही उसे श्रव दुःख कम तंग करेगा। श्रभी श्रापने उपदेश किया है कि संसार में तीनों तत्व श्रनादि हैं। प्रत्येक के लिये श्रपने २ स्वरूप के श्रनुसार कुछ नियम हैं। उनका उचित प्रकार से चलना ही संसार है। यदि प्रत्यत्त कोई दोष न होने पर भी मनुष्य को कोई दुःख श्रा घेरता है, तो उसे यही विचार करना चाहिए कि मैंने इस जन्म से पूर्व श्रपने जीवन में श्रज्ञान के कारण कुछ बुरे कर्मों का सञ्चय किया था। उसे ही श्रव भोग कह कर पुकारते हैं। उसके लिए परमात्मा का कोई दोष नहीं। वह श्रपनी श्रोर से न किसी के साथ श्रन्याय करते हैं, श्रौर न किसी के प्रति क्रूता करते हैं है। इम स्वयं ही वनते हैं श्रौर स्वयं ही श्रज्ञान के कारण विगइते हैं।

महा०-बहुत ठीक। त्रापने मेरा भाव समक्त लिया है। त्रसम्भव की इच्छा करना ब्रानुचित है। उसका पूरा न होना वस्तुतः दुःख नहीं, वरन सुख ही है। जो प्राणी उस परम पिता के शासन में रहते हुए, सर्व प्रकार का ज्ञान सम्पादन कर, मर्यादा

<sup>\* &</sup>quot;वेपन्यनेष्टृण्ये न सापेक्षत्वात्तथा हि दशयति'। येदान्त २।१।३४॥ इसकी व्याख्या करते हुए श्रो शंकराचार्य कहते हैं:—

<sup>&</sup>quot;अतः सुज्यमानप्राणिधमांधमांपक्षा विषमा सृष्टिरिति नायमीश्वरस्या-पराधः। ईश्वरस्तु पजेन्यवद्द्रष्टच्यः'। अपना कर्म ही हमारे जीवन के छिए उत्तरदायी है।

पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन? । बृहदारण्यक ३।२।१३॥

'यथाकारी यथाचारी तथा भवति, साधुकारी साधुभवति पापकारी
पापो भवति.....यकर्म कुरुते तद्भिसंपद्यते । बृहदारण्यक० ४।४।५॥

में रहते हैं, कल्याग्रकारी नियमों को अपने आचरण में जाते हैं, उन्हें सुख होता हैं। संसार दु:खमय नहीं। सभी के जिए यह सुखमय वन सकता है। संसार दु:खमय नहीं। सभी के जिए यह सुखमय वन सकता है। परमात्मा और सृष्टि का ज्ञान पैदा करके जीवन के प्रत्येक विभाग में उन्नत होना और अन्त में मोत्त के आनन्द का भागी वनना ही हमारा आदर्श है। इस की प्राप्ति अति दुर्जभ है। कोई २ विरत्ना, महात्मा ही पार पहुंचता है। पर जितने पग धरे जा सकें, उतना ही सुख है।

जितना प्रमु-भक्ति से सन्तोष उपजता है, उतना सुख है। जितना पापाचरण करके सुख रकता है, उतना दुःख है। कल आप को ऋ०१।१६४।२० के आधार पर उपदेश किया था। आज मेरे सामने मं०२१ वां और२२ वां हैं। अब आप आसानी से इनका अर्थ समक्त जावेंगे।

## \*(१) यत्रा सुपर्णा अमृतस्य भागमनिमेषं विद्धाभिस्वरन्ति।

<sup>\*</sup> ऋषि, दीर्घतमाः; देवता, विश्वेदेवाः; छन्दः, त्रिप्टुस्। निरुक्त-कार ने इसे सूर्य्य तथा जीवात्मा पर छगाया है। श्री सायणाचार्य्य ने यास्क का अनुसरण करते हुए भी मायावाद को सूंघने का यक्ष किया है। पर यहां तो उस की गन्ध भी नहीं। आविष्ट होने वाला और करने वाला अलग २ वर्णन हो रहे हैं। इसका नाम खींच तान है। ब्रिफिथ के अनुसार सुपर्ण=ऋषिज और इनः=सोम। पर कोई प्रमाण नहीं। सुपर्ण=जीव, श्वेताश्वतर० ने तथा स्वा० दयानन्द ने ऐसे ही लिया है। ऊपर देवता पर ही भाष्यकार ध्यान करते, तो क्यों वेसुध होते।

इनो विश्वस्य भ्रुवनस्य गोपाः स माधीरः पाकमत्रा विवेश ॥ ८ ॥

भू० १ । १ई४ । २१ **॥** 

(यत्र) जिस प्रभु में (सुपर्णाः) समस्त प्राणी (श्रमृतस्य भागम्) श्रमृत श्रर्थात् मरण से इटने के भाग को (श्रिनिमेपम्) निरन्तर (विद्या) ज्ञान द्वारा (श्रिभि—स्वरन्ति) प्राप्त करते हैं, (सः) वह (विश्वस्य) समग्र (भ्रुवनस्य) ब्रह्माग्रह का (इनः) स्वामी (धीरः) सर्वज्ञान से युक्त, (पाकम्) पक्के ज्ञान को (मा) मुभे (ग्राविवेश) स्वयं रूपालु हो कर प्राप्त करावे । श्रर्थात् परमात्मा जिस प्राणी के इदय—मन्दिर में श्रपना सिंहासन जमाते हैं, जिस के श्रद्धा—भाव को वह स्वीकार कर लेते हैं के वह सब नियमों का ज्ञाता होकर सब दुखों से मुक्त हो जाता है। जब तक उस जगदीश्वर की रूपा नहीं होती, हम श्रन्थकार में ही डोलते हैं क। इस लिए प्रभुभक्ति से, सन्धीश्रद्धा से दिव्य-ज्ञान उपार्जन करने का ही यल सबको करना चाहिये। इसी प्रसंग में एक दूसरे स्थान से मन्त्र श्राप को सुनाता हूं।

(२) " अहमेव खयमिदं वदामि जुष्टं देवेभिरुत मानुषे-

मण्डक ३।२।३॥

श्रायमात्मा प्रवचनेन रूम्यो न मेध्या न बहुना श्रुतेन ।
 यमेवैप कृणुते तेन रूम्यम् तस्यैप आत्मा विकृणुते तन् स्वाम् ॥

jं ऋ॰ ऋषि वागाम्भृणी, देवता वागाम्भृणी; छन्दः त्रिप्युप् ॥

भिः । यं कामये तं तमुग्रं ऋणोमि तं ब्रह्माणं तसृपि तं सु-मेधाम् ॥ ९ ॥"

ञ्चल १०। १२४। ४

(ग्रह्म्) में दिव्य-वाणी (स्वयं) श्रापने श्राप (एव) ही (इदं) यह कहती हूं। मेरे इस कथन का (देवेभिः) देवताओं (उत) श्रौर (मानुपेभिः) साधारण मनुप्यों ने (ज्ञुष्टम्) श्रनुभव किया हुश्रा है। (यम्) जिसे (कामये) में स्वीकार करती हूं (तंतम्) उस र को (उग्रम्) श्रोजस्वी (ब्रह्माणम्) सब वेदों का विद्वान (श्रृपिम्) मृद्म दर्शन वाला तथा (सुमेधाम्) श्रच्ही बुद्धि वाला (इ.गोमि) बना देती हूं।

श्रव कल वाले मन्त्र के साथ विषय की संगति जुड़ जानी चाहिए। ज्ञानी पुरुषों के लिए संसार और मनुष्य जीवन मोत्त का उपाय है। वह श्रपने कम का फल स्वाद श्रर्थात शान्ति-रस से युक्त होकर भोगते हैं। श्रज्ञानी लोगों के लिए यह जीवन वस्तुतः दु:खरूप होजाता है, यह उसके श्रागे २२ वें मन्त्र का भाष है। वह मन्त्र इस तरह है।

(३) अयिसमन् षृक्षे मध्वदः सुपर्णा निविश्वन्ते सुवते चाधि विश्वे । तस्येदाहुः पिप्पलं स्वाद्वग्रे तन्नोभश्रद्यः पितरं न वेद ॥ १०॥

**अञ्**० १ । १६४ । २२ ॥

<sup>\*</sup> ऋषि दीर्थतमाः, देवता विश्वदेवाः,— छन्दः स्वराद् पंक्तिः॥

(यस्मिन्) जिस (वृत्ते) वृत्त पर (मध्यदः) सुख की कामना करने वाले \* (सुपर्णः) जीव (निविशन्ते) निवास करते (च) और (अधिसुवते) उत्तरोत्तर अपनी वृद्धि करते हैं, (इत्) निश्चय रूप से (तस्य) उस के (पिप्पंलम्) फल को (स्वादु-अप्रे) कमशः स्वादु (आहुः) कहते हैं। (तत्) उस स्वादु फल को (उत्) वस्तुतः वह (न) नहीं (नशत्) प्राप्त होता (यः) जो इस सम्पूर्ण जीवन के (पितरम्) नियामक प्रभु और उस के नियमों को (न वेद्) नहीं जानता और उन पर नहीं चलता ।

यह संत्तेप से वेद के श्रनुसार सुख और दुःख की व्यवस्था है। जीवात्मा को पूर्ण स्वतन्त्रता है, जैसे चाहे श्रपने श्राप को बना ले। परन्तु सुख-सिद्धि के लिए तत्व-क्षान का होना श्रत्यन्त श्रावश्यक है । यह नहीं हो सकता कि उस मार्ग पर

<sup>\*</sup> स्वाद छे २ कर खाने बाछे, स्वादु मधु अर्थात् मीठे फर्लो के खाने बाछे, सुख के इच्छुक।

<sup>†</sup> इस मन्त्र में घृक्ष और सुपर्ण का वही अर्थ है, जो पूर्व हो चुका है। सायण फिर भी वृक्ष=परमात्मा करता हुआ नहीं धबराता । सुपर्ण=इन्द्रिय करके परमात्मा के साथ जोड़ता है। उसका वेदान्त यहां भी उसके साथ है। विफिध तो निराश होचुका है कि कोई ठीक अर्थ नहीं जानता।

<sup>\$</sup> किस प्रकार मिथ्या ज्ञान से दोषवान् होकर, कर्मबन्धन में मनुष्य पढ़ कर जनम जन्मान्तर में दुःख पाता है और कैसे तत्त्व-ज्ञान के हो जाने पर इस कष्ट का मूलोच्छेद हो सकता है, इसके लिए न्याय-शास्त्र में गोतम मुनि ११९१२ में कहते हैं:—"दुःखजन्म-प्रवृत्ति-दोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापा-यादपवर्गः" ॥ इसी प्रकार "यदा चर्मबदाकाशं बेष्टविष्यन्ति मानवाः। तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति" ॥ श्वेताश्वतरः, ६। २०॥

चले विना ही आनन्द को पा सके। इस जीवन में भी जीवातमा उन्नित अथवा अवनित कर सकता है। पर, केवल एक जीवन में समाप्ति नहीं हो जाती। आत्मा नित्य है। अपने २ कर्मानुसार हमारी गित होती है। आत्मा की अमरता, पुनर्जन्म का मृल स्वरूप और परम लच्च की प्राप्ति का साधन चेद के अनुसार अब कल ही आप के सामने रक्श्ंगा। सोने से पूर्व आज के वार्सालाप के उत्पर अवश्य विचार करके परमात्मा से प्रार्थना करना कि 'हे भगवन! हमें अपनी शरण में स्वीकार करो'।

इति तत्व-सन्देशे प्रथमाध्याये द्वितीय उच्छ्वासः॥



# तृतीय उच्छ्वास

## जीवका वर्णन।

सत्य०-महाराज ! श्राप ने कल कहा था कि श्राज श्राप जीवातमा की नित्यता तथा मृत्यु के पश्चात् इसरे श्रिरोों में गति का वर्णन सुनाएंगे । श्रवश्य ही यह कृपा कीजिए। मेरे एक मित्र श्रभी विलायत से पढ़कर श्राप हैं। उनका कहना है, कि श्रातमा के सम्बन्ध में वेद में विशेष उपदेश नहीं। पुन-जन्म के विषय में तो वह ऐसा कहते थे, कि यह सिद्धान्त भील श्रौर गोगड श्रादि जातियों से श्राय्यों ने श्रहण किया है श्रौर इस का वेद में कोई मूल नहीं पाया जाता है। भगवन, श्राज कल पश्चिमी विचारों का ही श्रधिक प्रचार है। इसलिए कुछ ऐसे मन्त्रों का उपदेश करें, ज़िन से इस विषय पर प्रकाश पड़े।

महा०-जैसा कि मैंने गत दो तीन दिनों में आपके सामने चेद के अनुसार संसार के स्वरूप को वर्णन करने का यत्न किया है, ऐसे ही आज भी जीवात्मा के विषय में मुख्य रूप से कहता हूं।

<sup>&</sup>quot;It seems hardly likely that so far-reaching a theory should have been developed from the stray fancies of one or two later Vedic poets. It seems more probable that the Aryan settlers received the first impulse in this direction from the aboriginal inhabitants of India." MacDonell. Sanskrit Literature, p. 387.

\* "(१) अनच्छये तुरगातु जीवमेजद्भुवं मध्य आ पस्त्यानाम् । जीवो मृतस्य चरति स्वधाभिरमर्त्यो मर्त्येना सयोनिः ॥ ११ ॥"

#### ऋ०१।१ई४।३०॥

श्रातम-श्रमुभव को प्राप्त कर के कोई योगी महात्मा श्रपने स्वरूप को इस प्रकार प्रकट करता है। (पस्त्यानाम ) शरीर रूपी घरों के (मध्ये) मध्य में (ध्रुवम) निश्चल रहते हुए (जीवम) प्राण्य को धारण करते हुए, मेरी इस क्रिया से ही (अनत) श्वास लेते हुए (एजत) कांपते हुए श्रोर (तुरगातु) शीघ्र-गतिवाले (शरीर को) (श्रा-शये) धारण कर रहा हूं। (मृतस्य) जिसे हम मरा हुश्रा कहते हैं, उसका (जीवः) जीवातमा (यस्तुतः) मरता नहीं, यल्कि (स्वधाभिः) श्रपने कर्मों श्रथवा संस्कारों के द्वारा (चरति) विचरता है। (श्रमर्त्यः) वह मरने वाला नहीं हैं (मर्त्येन) मरने वाले (शरीर) के साथ (सयोनिः) इकट्टा प्रकट होता है †।

ऋषि दीर्घतमाः; देवता विश्वेदेवाः; छन्दः पङ्कि ॥

<sup>ं</sup> सायण भाष्य करता हुआ कहता है:—"अनेन देहस्यासारता जीध-स्य नित्यत्वं च प्रतिपाचते"। अर्थ में थोड़ा सा भेद है। द्विटने तथा सायण तीसरे पाद में रुकते हैं। इस प्रकरण के मन्त्रों के पाठ से 'स्वधा' का युक्त अर्थ स्पष्ट होजावेगा। स्व-धा=अपने में धारण किया जाने वाला संस्कारों या कमों का समूह। स्वा॰ द्यानन्द ब्रह्म पर लगाते हैं। पर अर्थ प्रा करने के लिए एक बावय साथ जोड़न। पड़ता है।

इस मन्त्र में जन्म थ्रौर मरण के रहस्य को वड़ी उत्तमता से खोला है। यह वही जीव की श्रमरता का सिद्धान्त है जो आर्यधर्म की एक बड़ी विशेषता है। यह वही अभय करने वाला सिहनाद है, जिस ने उत्साह-हीन श्रर्जुन को पुनः खड़ा किया, जिस ने वैदिक धर्म के बड़े २ सेवकों को जान हथेली पर रखकर काम करने के लिए तैय्यार किया। मनुष्य केवल मुट्टी भर मिट्टी का पुतला नहीं है । आत्मा केवल वायुरूप या नाश हो जाने वाला सांस भी नहीं है, यह वह तस्व है जो शरीरों को धारण करता हुआ भी निश्चल रहता है। इस की शक्ति से जड़ देह भी श्वासादि की कियाओं को करने लग जाता तथा नाना प्रकार से गति-युक्त होजाता है। सोचा जावे, तो इस नियन्ता की चेतन-सत्ता का वियोग होते ही, जीवन श्रौर मरण का भेद खुल जाता है। नासिका भी है, फेफड़ा भी है, मुँह भी ख़ुल रहा है, पर ""! ईथर, बरागडी या दूसरे उत्तेजक द्रव्यों से भले ही हम शरीर को कुछ जगा लें। पर जब तक श्रात्मा श्रन्दर है, तभी तक यह जगाना सफल होसकता है। श्रात्मा के निकले पीछे तो वैसे ही दो चार मिनटों का तमाशा है। जीवन वापिस नहीं भ्रा सकता। पैट्रोल के स्थान पर मिट्टी का साधारण तेल कव तक मोटर चलाएगा ?

गर्भ के अन्दर एक मांस के लोधड़े में जीवन के चिन्हों का प्रकाश एकाएक अपने आप नंहीं होता । चेतनता, सोच और विचार, हृदय की गति, फेफड़े के कार्य्य, आमाशय और एका-शय की भोजन प्रचाने की किया तथा मस्तक की संस्कार-

ग्रहण करने की शक्ति से सर्वथा भिन्न ही है। वह इन सभी को नियम में रखने तथा श्रपनी इच्छानुंस।र वर्तने वाली पृथक् ही शक्ति हैं । विज्ञान वेत्ता हैरान हैं, कि यह जीवन कहां, से त्रौर केसे ब्राया। प्राणि-शास्त्र वालों के ब्रानुसार प्रत्येक गर्भ में मूल-जीवन कोश (primary cell) एक ही आकार वाला होता है। पर भट बढ़ते हुए स्त्री के गर्भ से वालक, गौ के गर्भ से बक्रुड़ा ख्रौर बकरी के गर्भ से मेमना ही निकलता है। अन्त में आकर उन्हीं लोगों को जो विना प्रत्यत्त-प्रमाग ( observation and experiment) के बात ही नहीं करते, पेसे बेतुकी हांकने पर वाधित होना पड़ा है, कि देखकर आश्चर्य होता है। कोई तो यह कहते हैं कि जब कोई पेसा तारा ट्टटता है, जहां पर पहिले बस्ती थी, तो उसके प्रभाव से पृथ्वी पर भी जीव श्राजाता है†। ख़ूय ! वड़ी ट्रकी सुभी । प्रश्न तो यह फिर वैसे का वैसा ही रहा। वहां पर जीवन इन जड पदार्थी के मध्य में कहां से आ गया ? इसी प्रकार दूसरी एक और कल्पना की गई है, कि आकाश में सर्वत्र फैले हुए जीवन के क एके हैं, उनके संसगे से ही जीवन पेदा होता है । इन सव

<sup>\* &</sup>quot;I perceive, not as a theory, but as a fact, that life is itself a guidinig principle, a Controlling agency"—Lodge. Life and Matter, p. 134.

<sup>†</sup> Failing in their attempts to explain life on the strength of Evolution, the scientists have resorted to the theories of Cosmozoa and Pan-Spermia for the advent of life on earth...

से श्रव्हा श्रौर श्रनुभव पर श्राधार पाप हुए वेद का अनेक, नित्य जीवों का सिद्धान्त है, जिसका श्रभी वर्णन हो रहा था। शरीर का नाश हो जावेगा, पर जीव श्रपने कर्मानुसार गति को प्राप्त होता है । हां वेद भी यह कहता है, कि मर्त्य के साथ सम्बन्ध को प्राप्त करके ही इस श्रमर्त्य श्रात्मा का जगत में व्यवहार दिखाई देता है। शरीर भी मर्त्य उसी प्रकार है जैसे पहिले श्राप को बता चुके हैं। परिवर्त्तन श्रथवा रूप का भेद ही होता है, श्रत्यन्त नाश नहीं होसकता । जीवात्मा में यह भी संभव नहीं, इसी लिए उसको श्रमर्य कहा है।

(२) † अपदयं गोपामनिपद्यमानमा च परा च पंथिभि-श्वरन्तम् । स सधीचीः स विषुचीर्वसान आ वरीवर्त्ति भ्रुव-नेष्वन्तः ॥ १२ ॥ ऋ०१। १६४। ३१॥

<sup>.......</sup>These stellar and inter-stellar Theories hardly help us in forming a correct conception regarding the actual mode of origin of life, but rather drive us to a conveniently inaccessible corner for the investigation of the question." Guha, Jivatman in the Brahma-Sutras P. 67—68.

<sup>\* &</sup>quot; योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः।

स्थाणुमम्येऽनुसंयन्ति यथाकर्म यथाश्रुतम् ॥ कउ० ५ । ७ ॥

<sup>&</sup>quot;तरेप श्लोको भवति । सक्तः सहकर्मणैति र्लिगं मनो यत्र निपक्त मस्य। प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत् किञ्चेह करोत्ययम्। तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मणः" । बृहदारण्यक० ४ । ४ । ६ ॥

<sup>†</sup> ५० १। १६४। ३१ ॥ ऋषि दीर्घतमाः, देवता विश्वे-देवाः; छन्दः निमृत् त्रिप्दुप्। अथर्वं, ९। १०। ११ ॥ अध्यातमदेवत्यम् ॥

(गोपाम्) इन्द्रियों के स्वामी, जीव को (मैं) ( त्र्यपश्यम् ) देखता हूं कि ( म्रानिपद्यमानम् ) वह नष्ट नहीं होताः (पथिभिः) बहुत मार्गों से (भ्रा च परा च) इधर और उधर (चरन्तम्) विचरता है। (सः) वह (सभ्रीचीः) साथ रहने वाली शक्तियों तथा (विष्ची:) इधर उधर से ग्राने वाली वासनाश्रों से ( वसानः ) ढका हुआ ( भुवनेषु ) लोक लोकान्तरों के ( अन्तः ) मध्य में ( श्रावरीवर्ति ) श्राता श्रीर जाता है । इस मन्त्र में भी जीवात्मा को शरीर का स्वामी तथा अविनाशी कहा है। प्रत्येक भ्रात्मा में कुठ स्वाभाविक शक्तियां हैं। इन्हें हम इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, ज्ञान, तथा सुंख, दुःख के चातुभव के नाम से वर्शन कर सकते हैं। जहां चेतन भ्रात्मा विद्यमान है, वहां यह वातें पाई जा सकती हैं। दूसरे शब्दों में यह चिन्ह हैं जिन से किसी स्थान पर आतमा का हम अनुमान कर सकते हैं। मनुष्य थक जाता है। सोने को जी करता है। यदि शरीर ही सब कुञ्ज होता, तो उसे विवश होकर पड़ जाना चाहिए । पर नहीं। वह अपनी इच्छा को प्रवल कर के काम पर लगा रहता है। कई वार देखा गया है, कि ऐसा करने से कुछ काल

<sup>\* &#</sup>x27;जीवापेतं वाव किलेदं स्रियते न जीवो स्रियते इति' ॥ छान्दोग्य० ६ । ११ । २ ॥

<sup>ं</sup> जैमिनीयोपनिषद्बाहाण ३। ३०। ३॥ में इस मन्त्र को प्राण पर लगाया गया है। तैत्तिरीयारण्यक का अनुसरण करते हुए सायण इसे सूर्य पर लगाता है। प्रिफिथ और द्विटने भी सूर्य परक ही मानते हैं। स्वा॰ दयानन्द इसे ब्रह्म पर लगाते हैं।

के लिए थकावट भी भूल जाती है और निद्रा भी दूर हो जाती है। यह इच्छा आत्मा के अन्दर मौजूद रहती है। इसी तरह दूसरे गुग भी आत्मा के ही ऊपर निर्भर हैं। जैसे आग्नि का उप्ण होना स्वाभाविक है, सदा उस के साथ जुड़ा रहता है । ऐसे ही यह शक्तियां ब्रात्मा के साथ ही वास करती हैं। वेद इन्हें 'सप्रीचीः' श्रथांत सदा साथ रहने वाली का नाम देता है। जब श्रात्मा एक शरीर को छोड़ता है, तो यह शक्तियां तो उस के साथ होती ही हैं, ब्रव ब्रवने जीवन में जो सव तरह के संस्कार उसने ब्रह्ण किये हैं, यह सूदम वासनाएं भी उस के साथ ही जाती हैं। जैसे मनुष्य वस्त्र पहनकर उन के अन्दर क्रिप जाता है, इसी तरह आत्मा के ऊपर इन वासनाओं का एक प्रकार का क्रावरण सा क्राया हुआ होता है। इन के बल से अब न केवल पृथिवी पर, प्रत्युत सारे ब्रह्माग्ड में, लोक लोकान्तरों में उसे क्राना जाना क्रयांत् शरीर धारण करना पड़ता है। इन नैमित्तिक वासनाओं को 'विषृचीः' शब्द से कहा गया है। पहिले मन्त्र में यही भाव 'स्वधां शब्द से प्रकट किया गया है।

(३) य ई चकार न सो अस्य वेद य ई ददर्श हि-रुग् इन्तु तस्मात् । स मातुर्योना परिवीतो अन्तर्यहुप्रजा निर्ऋतिमाविवेश ॥१३ ॥

ऋ०१। १ई४। ३२॥

ऋषि दीर्घतमाः, देवता विश्वेदेवाः, छन्दः त्रिप्दुप् ॥

(यः) जो (पिता) (ईम्) इसे (गर्भ को) (चकार) करता है, (ंसः ) बह (न) नहीं (ग्रस्य) इसे (वेद) जानता, ( यः ) जो (प्रभु) (ईम्) इसे (ददर्श) देखता है (तस्मात) उससे (इत् न) वस्तुतः (हिस्क्) पृथक् है । (सः) वह ( मातुः ) माता के (यानी) गर्भाशय के ( भ्रन्तः ) श्रन्दर ( परिवीतः ) घिरा हुन्ना (बहुप्रजाः) श्रनेक जन्मों में से होता हुआ श्रथवा श्रनेक संस्कारों को साथ लेता हुआ ( निर्ऋतिम् ) पृथिवी पर ( आविवेश ) श्राता है \*। यहां पर भी स्पष्ट इस बात का उपदेश पाया जाता है, कि माता पिता मनुष्य के जन्म में निमित्त तो श्रवश्य होते हैं, पर उन्हें पेंदा होने वाले बालक के भविष्य तथा स्वरूप के विषय में विल्कुल कोई ज्ञान नहीं होता। परमात्मा सब कुछ जानते हैं श्रौर वह उत्पत्ति में श्राने वाली प्रजा से सदा पृथक् हैं। श्रर्थात् श्रविद्यादि से युक्त हो कर श्रथवा साधारण सांसारिक युद्धों के लड़ने के लिए, वह अवतार धारण कर के नहीं आते। जो जीवात्मा श्रव पदा होने लगा है, वह कोई नया नहीं, वरन इस से पुर्व अनेक जन्मों में अनेक भिन्न २ प्रकार की वासनाओं को अपने साथ घसीटते हुए अनादि होता हुआ भी नये शरीर में प्रवेश करता है। इसी प्रकार से वेद में अनेक स्थलों पर इस

<sup>\*</sup> स्वामी जी ने अध्यासम-अर्थ ही किया है। निरुक्तकार ने आधिमौ-तिक अर्थ, विद्युत् वृष्टि आदि सम्बन्धी किया है। सायण ने दोनों विकस्प माने हैं। हिरुक्=रथक, इस के लिए सायण ही पृष्टि करता है। यास्क का टीकाकार, दुर्गाचार्य भी पुनर्जन्म की ओर संकेत करता है। पश्चात्य अनुवादक विजसी आदि तक ही रहते हैं। आध्यास्मिक अर्थ उन्हें कहीं भी नहीं भाते।

विषय पर प्रकाश डाला गया है। इन में से कुछ मन्त्र ऋौर सुनाता है।

\* (४) इन्वोर्हि जिह्वामद्धात् पुरूचीमधा महीमधि शिश्राय वाचम् । स आ वरीवर्ति भ्रुवनेष्वन्तरपो वसानः क उ तिकतेत ॥ १४ ॥

श्रथर्व०१०। २।७॥

(हन्वाः) दादों के बीच में (हि) निश्चय करके (पुरूचीम्) अनेक गतियों वाली (जिह्नाम्) जिह्ना को (श्रात्मा) (श्रद्धात्) धारण करता है। (अधा) और (महीम्) बड़ी (वाचम्) वाणी को (अधिशिश्राय) सम्भालता है (सः) वह (श्रावरीवर्ति) विचरता है। (भ्रवनेषु, अन्तः) लोकों के अन्दर (श्रपः) । कर्म को (वसानः) धारण करता हुआ (कः) कौन (उ) निश्चय रूप से (तत्) उस रहस्य को (चिकेत) जानता है ?

बस्तुतः ब्रात्मा के स्वरूप का साज्ञात्-कार कर लेना ब्राति कठिन है। ब्रात्मा शरीर से पृथक् स्वतन्त्र सत्ता है, इस भाव को दूसरे स्थल में युं कहा है।

<sup>\*</sup> ऋषि नारायण, देवता पुरुष, छन्दः श्रिप्टुभ् ।

<sup>†</sup> पुरुष के स्वरूप का वर्णन हो रहा है। 'अपः' शब्द का अर्थ ब्रिफिथ तथा ह्विटने ने जल किया है। जहां तक शब्द का संबंध है, जल अर्थ ठीक है। प्रकरणानुसार यह भौतिक जल नहीं हो सकता। हनु तथा जिह्ना के उप-पद तथा देवता का विचार वाधक हैं। इस लिए 'आप्नुवन्ति आपः' अर्थात् कर्म-प्रवाह से ही यहां ताल्पयं लिया गया है। कर्म का प्रभाव भी वहते हुए जल के समान आगे ही आगे होता है। स्वर के विचार से उपर्युक्त बात कहनी पड़ी है।

\* (५) एतत् त्वा वासः प्रथमं न्वागन्नपैतद्ह यदिहाविभः पुरा । इष्टापूर्त्तमनुसंकाम विद्वान्, यत्र ते दत्तं बहुधा विबन्धुषु ॥ १५॥ श्रथ्यर्व०१८।२। ५७॥

(एतत्) यह (त्वा) तुभे (वासः) चोला (प्रथमं) पहिले (तु) निश्चय करके 'श्रागन) प्राप्त हुग्रा था। (यत्) जिसे (इह) यहां (पुरा) पूर्व (श्राविभः) धारण किया है। (एतत्) इसे (श्राप) परे (ऊह) फैंक दे। श्रापने (इप्राप्त्तम्) धार्मिक कर्म को (विद्वान्) जानता हुग्रा (श्रानुसंकाम) उस के श्रानुसार गति को प्राप्त हो। (यत्र) जिस (श्रावस्था) में (बहुधा) अनेक वार (विवन्धुषु) श्रानाथों को (दत्तम्) दिया हुग्रा (ते) तेरे (काम श्राविगा)। इसी के भाव को पीछे शास्त्रकारों ने विस्तार करके प्रकट किया है ।।

(६) ‡ सं गच्छस्व पितृभिः सं यमेनेष्टापूर्तेन परमे च्योमन् । हित्वायावद्यं पुनरस्तमेहि संगच्छतां तन्वा सुवर्चाः ॥ १६ ॥ (अथर्व १८ । ३ । ४८ ।)

<sup>\*</sup> ऋषि अथवां, देवता मृतकः, छन्दः स्वराज् ब्रिप्टुप् । सायण विबन्धु के दो टुकड़े करके 'वि' को 'दत्तं' के साथ लगाता है । यह उस की अत्यन्त असावधानी का एक उदाहरण है।

<sup>ं</sup> वासांसि जीणांनि यथा विहाय नवानि गृह्वाति नरोऽपराणि । तथा शरीराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥ गीता २ । २२ ॥

<sup>🛊</sup> ऋषि अथवां, देवता यम, छन्दः विराज् ।

हे इस देह को क्रोड़ने वाले जीव, (पितृभिः) पितरों से (संगच्छ्रस्य) संयुक्त हो जा। (यमेन) यम के साथ मिल जा। (इप्राप्त्तेंन) ग्रापने धार्मिक-कर्म से युक्त हो जा। (अवद्यम्) पाप को (हित्वाय) होड़ कर (पुनः) फिर (श्रस्तम्) श्रपने निवास-स्थान को (पिह्ने) श्रा। (सुवर्चाः) तेज से युक्त होकर (तन्वा) नये शरीर को (संगच्छताम्) प्राप्त हो।

इस मन्त्र में भी इस बात को स्पष्ट कर दिया गया है कि एक ही शरीर के साथ हमारा जीवन समाप्त नहीं हो जाता, वरन अपने कमें के अनुसार नाना जन्मों में से होते हुए, शनैः २ हम सब पापों से कूटते २ उन्नति को प्राप्त हो सकते हैं।

\* (७) अव सृज पुनरमे पितृम्यो यस्त आहुतश्वरित खभावान् । आयुर्वसान उप यातु शेषः सं गच्छतां तन्त्रा सुवर्चाः ॥ १७ ॥ अर्थवं १८ । २० ॥

(अग्ने) हे अग्ने ! (यः) जो (ते) तेरी (आहुतः) आहुति किया गया है, उसे (अवस्ज ) ह्योड़ दे। (पितृभ्यः) पितरों के

ऋषि अथवां; देवता यम, छन्दः निचृत् ग्रिप्टुण्।

तीसरे पाद के अर्थ पर भाष्यकारों का मतभेद है। 'शेषः'=सन्तान, सायण मृतक का प्रकरण छोद देता है और सन्तान शोकातुर न हो, यह अर्थ करता है। द्विटने तथा ग्रिफिथ शब्द को द्वितीया में समझते हैं। उन के अनुसार यह 'शेषस' शब्द है। पर मृतक सन्तान के समीप आता हुआ भी यदि माना जावे, तब भी पुनर्जन्म मानना पढ़ेगा। चतुर्थवाद भूत, प्रेत आदि के भाष का खण्डन करता हुआ प्रकाशयुक्त होते हुए, शरीर धारण करने का उपदेश करता है। परन्तु इन भाष्यकारों के अपने अर्थ का यह फैलाव कभी भी पसन्द नहीं आवेगा। बुद्धिमान् पाठक स्वयं विचार करें।

लिए (स्वधावान) अपने कमें से युक्त होकर वह (विचरता) है। (आयुः) आयु को (वसानः) धारण करता हुआ (शेषः) न नाश होने वाला, जीव (सुवर्चाः) तेज से युक्त होकर (तन्वा) शरीर को (संगच्छताम्) धारण करे।

इस मन्त्र में बतलाया है कि श्राप्ति केवल शरीर को ही जलाती है। कुठ शेष भी रह जाता है श्रीर वह दूसरे शरीरों को धारण करता है।

\* (९) सर्व्यं चर्छुर्गच्छतु वातमातमा द्यां च गच्छ पृथिवीं च धर्मणा। अपो वा गच्छ यदि तत्र ते हितमो-पधीषु प्रति तिष्ठा सरीरैः॥ १८॥ ऋ०१०। १६। ३॥

हे विदा होने वाले प्राणी ! (सूर्यं) लोक को (चजुः) देखने का साधन, घ्रांख (गच्छतु) चली जाये। (वातम्)वायु में (ब्रातमा) (च) और (घां) युलोक में (च) और (पृथिवीं) पृथवी में (धर्मणा) ध्रपने किए धर्म के ब्रमुसार। (ब्रपः) जलों में (वा) या (गच्छे) जा (यदि) (तत्र) वहां (ते) तेरा (हितम) कल्याण होता हो, या (ब्रोपधीषु) छोषधियों में (प्रतितिष्ठ) स्थित हो (शरीरैंः) शरीरों को धारण करता हुआ। ॥

ऋषि दमनो यामायनः, देवता अग्निः, छन्दः भूतिक् त्रिप्दुप् ।

<sup>†</sup> इस मन्त्रसे यह भी स्पष्ट होरहा है कि ओपधियों में भी वेद के अनुसार जीव होता है। दो प्रकार से ओपधियों में जीव रह सकता है (१) उनका जीवन-स्रोत होकर (२) उनके अन्दर शरीर धारण कर जैसे कीड़े, मकोड़े आदि। आर्य शास्त्रों में (१) को ही सिद्धान्त-रूप से माना जाता रहा है:—

<sup>&</sup>quot;यत् किञ्चेदं प्राणि जंगमं च पतित्र च यश्च स्थावरं सर्वं तत् प्रज्ञानेत्रम्।" ऐतरेयोपनिषद् ५ । ३ ॥

सृद्यं तेज का पुज है। सृद्यं न हो तो आंख होते हुए भी हम कुछ देख न पावं। परन्तु जब आत्मा से देह ग्रन्य हो जाए, तो मानो आंख का तेज भी आपने मृज-स्रोत में चला जाता है। यह एक इशारा है। मृत्यु के पश्चात शरीर के सब परमाग्रु इधर उधर अपनी कारण दशा में बदल जाते हैं। जहां उन का आरंभिक सम्बन्ध है, वहीं चले जाते हैं। वृसरी बात यह कही है कि जन्म जन्मान्तरों में जाते हुए हमारा हित ही हमारे सामने होता है।

भ्रधांत परमात्मा हमारे कल्याण के लिए इस उपाय को धर्तते हैं। फिर यह कि यह भ्राना जाना जिसी एक योनि या लोक की मर्यादा में बन्द नहीं। तेज वाले, वायु में विचरने वाले, जलचर तथा भू—चर, भ्रानेक प्रकार के जन्म हैं। श्रपने २ कर्मानुसार इन्हीं में हमें जाना होता है। क्यों, मायाराम, सो तो नहीं गए ? विषय सूहम है।

मा॰—नहीं, महाराज ! में तो श्राप के इस श्रमृत-प्रवाह में ख़ब श्रानन्द ले रहा हूं। श्रव तक तो में 'श्रविद्या' के गढ़े में ही घुसा पड़ा था।

महा०-लो अभी से ऐसे मत कही। वेद का आदर्श बहुत ऊंचा है। इसे सम्पूर्णतया सुनकर उस पर जब आचरण भी.

> सुखदुःखयोश्च प्रहणात् छिन्नस्य च विरोहणात् । जीवं पश्यामि वृक्षाणामचेतन्यं न विद्यते ॥

महाभारत, शान्तिपर्व १८४। १७॥ तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कम्मं हेतुना । अन्तः संज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ मनुः १ । ४९॥ कर लोगे, तब ही तुम्हें विद्या और श्रविद्या के श्रन्तर का ठीक र पता चलेगा। श्राहा, वहां पर पहुंच कर विद्या श्रविद्या हो जाती है और श्रविद्या विद्या होजाती है # !!

सत्य०—महाराज ! यह श्राप किघर चल पड़े हैं ? पेसे तो वेदान्ती ही कहा करते हैं । क्या यह वार्ते सच्ची हैं ?

महा०—प्यारे बेटा, तुम श्रमी ऊपर २ हो । प्रभु ने तुम्हें सद्युद्धि दी है। तर्क भी तुम्हारा सहायक है। इस से तुम्हें यह लाभ है कि तुम पाखरिडयों की लीला को शीघ समभ जाते हो। पर पाखरिड में न फंसना धौर सत्य मन्दिर में प्रवेश करना दोनों एक ही बात नहीं हैं। इसके लिए दिन रात अपियों के चरणों में वेठ कर स्वाध्याय करना होगा। फिर सच्ची श्रद्धा का उद्य होगा और सत्य को तुम धारण कर सकोंगे।

सत्यकाम की झांखों में पानी झा गया । बह गद्गद वाखी से बोला, 'महाराज ! क्या मेरी वह श्रवस्था कभी होगी ?'

महा०—ग्रवश्यमेव। तुम नित्य श्रविनाशी, श्रपनी प्रारब्ध के स्वयं बनाने वाले हो। यही तो श्रव तक सुनाता रहा हूं। देख २ कर पग धरते चलो। जितना श्रव कर लोगे वह उस से

<sup>\*</sup> यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः। अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानताम्॥ केन० २ । ३ ॥ देखो, छान्दोरय० ६ । ४ । ५ ॥ बृहदारण्यक० ३ । ७ । २३ ॥ तथा ३ । ८ । १९ ॥ तथा अन्य अनेक प्रमाण इस विषय में विद्यमान हैं।

<sup>†</sup> प्यारे पाठक ! यदि तुम आर्य समाजी हो, तो इस वाक्य को और भी भ्यान से पढ़ना । लीला का खण्डन तुम कर सकते हो । क्या सत्य धर्म की प्रतिष्ठा भी इदय-मन्दिर में कभी करोगे ? थोड़ा बोल, कर बहुत ।

मिल कर पूर्ण हो आवेगा, जो दूसरे जीवन में जा कर करोगे । सत्य०—महाराज ! श्राप के वचनों में श्रमृत भरा है। इसी विषय पर श्रौर प्रकाश डालिए। में श्रधिक टोक कर रस को भंग नहीं करना चाहता।

महा०—प्यारो ! देखो वेद में कैसा सुन्दर श्रात्म-ज्ञान का भगडार है ! मनुष्य का स्वरूप क्या है, इस विषय में कुछ सुना कर श्राज के कथन को समाप्त कहंगा।

(९) † अपाङ् प्राङेति स्वधया गृभीते। इमर्त्यो मर्त्येना सयोनिः । ता शक्त्वन्ता विष्चीना वियन्ता न्यश्न्यं चिक्युर्न नि चिक्युरन्यम् ॥ १९ ॥

**अपृग्० १ । १६४ । ३**८ ॥

( ग्रमर्त्यः ) नित्य ( मर्त्येन ) ग्रानित्य के साथ ( सयोनिः )

\* नेहाभिक्रमनाशोस्ति प्रत्ययवायो न विद्यते । स्वत्यमध्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात् ॥ गीता॰ २ । ४० ॥ प्रयत्नाचत्मानस्तु योगी संग्रुद्धकिस्विपः । अनेकजन्म संसिद्धस्ततो याति परा गतिम् ॥ गीता ६ । ४५ ॥ † ऋषि दीर्धतमाः, देवता विश्वेदेवाः, छन्दः पंक्तिः ।

सायण के मन में से यह मायावाद निकल सकता, तो उसके अर्थ से भी यही भाव ही निकलता। शब्दार्थ में प्रायः कोई भेद नहीं। स्वधा=भोग अर्थात् किए कमें का फल। यह हमारे अर्थ के साथ ही आ जाता है। स्वामी द्यानन्द इसे जड़ चेतन-भेद पर लगाते हैं। द्विटने केवल समालोचना करता है। रोथ जीव और देह ही समझता है। प्रिफिथ एक सूर्य को ही दो बना देता है। आर्य ही इन इशारों को ठीक पा सकते हैं। उत्पन्न होता हुन्ना (स्वध्या) अपनी कमाई से (गृभीतः) जुड़ा हुन्ना (श्रपाङ्) नीच गति वाला (प्राङ्) अच्झी गति वाला (प्रति) विचरता है। (ता) वह दोनों (श्रश्वन्ता) सदा से चले आने वाले (विष्वीना) सब स्थानों में पाप जाने वाले (वियन्ता) भिन्न २ हैं (ग्रन्यम्) एक को (निचिक्युः) लोग पा लेते हैं (न) नहीं (अन्यम्) दूसरे को (निचिक्युः) पाते हैं॥

इस मंत्र में वेद ने जीव श्रौर शरीर के भेद को खोलते हुए, पूर्व कहे हुए प्रकार के श्रनुसार ही पुनर्जन्म का उपदेश किया है। शरीर दिखाई देता है, श्रात्मा दिखाई नहीं देता। शरीर भी कारण रूप से नित्य ही है। श्रात्मा की गतियों की कोई गिनती नहीं। प्रकृति-माया के रूपों की भी कोई गिनती नहीं। यह भाव 'विपूचीना' शब्द से लिया गया है॥ १६॥

\* (१०) बालादेकमणीयस्क्रमुतैकं नेव दृश्यते । ततः पारिष्वजीयसी देवता सा मम प्रिया ॥ २०॥ अथर्व० १०॥ ६। २४॥

(एकम्) एक (बालात्) बाल से (आणीयस्कम्) आधिक सद्दम है (उत) और (एकम्) एक (न इव) मानो नहीं (दृश्यते) दिखाई देता। (ततः) उन से (परिष्यजीयसी) आधिक घेरने

<sup>\*</sup> कुत्स ऋषिः, अध्यात्मदैवतम्, अनुप्रुप् छन्दः । प्रिफिय चन्द्र और सूर्य्य का अर्थ करके सारे आध्यात्मिक भाव को विगाइ देता है। ह्विटने ठीक समझने में असमर्थ है। उपनिपद् के साथ मिलाने से इस सूक्ष्म विषय का तत्त्व मिल सकता है। आयों के तो नित्य कानों में ही एसी बातें पड़ती रहती हैं। पर दूसरों के लिए यह न खुलने वाले संकेत हैं।

वाली (एक ग्रौर) (देवता) है (सा) वह (मम) मुक्ते (त्रिया) प्यारी है ।

जो कुछ वैदिक संसार तथा जीवन के घिषय में श्रव तक तुम सुन खुके हो, उस सब का यह संग्रह है। संसार तीन श्रनादि तत्वों का संघटन है। उन का इस में वर्णन किया गया है। पिछले मन्त्र में स्थल शरीर का विचार करते हुए उसे दृष्टिगोचर कहा गया था। इस में उस के सहम कारण का वर्णन किया है। परन्तु उसे न दिखाई देने वाला नहीं कहा। यह वह श्रव्यक्त श्रवस्था है, जिस का उपनिषदादि शास्त्रों में विस्तार किया गया है । वह इदय भी प्रकृति का ही विकार है, जिस में जीव तथा प्रभु का शरीर में मुख्य निवास-स्थान है। वह भी श्रत्यन्त सहम है । जीवातमा इन स्थल भौतिक साधनों से दिखाई नहीं देता। पर वह एक पहेली सी ही है। देखनेवाला तो सदा वह स्वयं है। श्रतः कभी भी मत समभो कि वह तुम्हारी किसी भी किया में श्रनुपस्थित है। हां, वह श्रपने ऊपर स्वयं

<sup>\*</sup> स्थूल से सूक्ष्म का वर्णन करते २ प्रकृति की अस्तिम और अतएव प्रथम अवस्था को अध्यक्त=बहुत ही बारीक, अतः अस्पष्ट कहा है, देखो, कठ० २ । ११ ॥ ६, ७ ॥ श्वेताश्वतर० १ । ८ ॥ इसी प्रकार गीता ८ । १८, २० ॥ १३ । ५ ॥

<sup>†</sup> इस के विषय में पूर्व वर्णन होचुका है। इस स्थान को हृदय, हृत्यु-ण्डरीक, हृत्युष्कर आदि अनेक नामों से पुकारा गया है। देखो छान्दोग्य० ८। ३ । ३ ॥ बृहदारण्यक० ४।३ । ७ ॥ श्वेताश्वतर०३ । १३ ॥ द्रह्म०२॥ छान्दोग्य०३ । १४ । ३ इत्यादि ।

देखने आदि की किया का व्यापार नहीं कर सकता। एक 'इव' शब्द जगाकर वेद ने वास्तव में कमाज कर दिखाया है। अब इन दोनों तत्त्वों को घेर कर और उन से भी आगे अनन्त-रूप व्यापक सत्ता परमात्मा की है। उस से प्यार करना ही मानुप-जन्म का मुख्य कर्त्तव्य है। सब समभकर, सब जान कर, उसी जस्य का पहुंचना ही हमारे लिए परम पुरुषार्थ है।

\* (११) इयं कल्याण्यजरा मर्त्यस्यामृता गृहे । यसै कृता शये स यश्रकार जजार सः ॥ २१ ॥

अ०१०। ८। २६॥

(मर्त्यस्य) मर्त्य के (गृहे) घर अर्थात् शरीर में (इयम्)
यह (कल्याणी) कल्याण करने वाली (अजरा) सदा एक जैसी
रहने वाली और (अमृता) अविनाशी (देवता) है। (यस्मै)
जिस (जीव) के लिए (कृता) इसका प्रकाश किया जारहा है,
(सः) वह (शये) भी निश्चल है (यः) जो (शरीर) (चकार)
अपनी सुद्दम रचनादि से उस देवता का (निवास) वन रहा है,
(सः) बही (जजार) बृद्धा होता है ।॥

कुल्त ऋषि, अभ्यात्मदैवतस्, छन्दः अनुप्दुस्-भेद् ।

<sup>ं</sup> ह्विटने शब्दों के अर्थ तो प्रायः यही करता है। पिछले मन्त्र में बाल= बालक, अर्थ करके तो मानो वह बेद के साथ उपहास हो करता है। प्रिफिय अब देवता से उपा समझ रहा है। यह साधारण बात है कि यह देवता वहीं है जो पिछले मन्त्र में है। पर इन बैज्ञानिक भाष्यकारों की बला से, अर्थ बने या न बने, विरोध हो या समन्वय हो, इन्हें तो बेद का न्यास्थाता ही बनना है!!

प्रभु प्रत्येक हृद्य में भ्रात्मा के अन्तरात्मा वन कर निवास करते हैं। वह अखराड, अभय, नित्य शुद्ध हैं। उन का वहां होना जीव के कल्याण के लिए ही है। वह भी किसी प्रकार से भी वदलने वाला नहीं। आयु आदि का प्रभाव तो केवल शरीर पर ही पड़ता है। आत्मा वैसे का वैसा ही रहता है। जीव के स्वरूप को आगे फिर स्पष्ट किया है।

\* (१२) त्वं स्त्री उत वा पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी । त्वं जीणीं दण्डेन वश्चिस त्वं जातो भवसि विश्वतोमुखः ॥ २२ ॥

अ०१०। ५। २७॥

हे जीवातमन् (त्वं) तृ (स्त्री) (उत ) भ्रौर (पुमान्) पुरुषं (वा) भी (श्रिसि) है। (त्वं) तृ (कुमार) (उत) भ्रौर (कुमारी) (वा) भी (है) त्वं तुम ही (जीर्णः) बृढ़े होकर (द्यडेन) लाठी से (वश्रिसि) चलते हो। (त्वं) तुम (जातः) जन्मते हुए (विश्वतोमुखः) ग्रजग २ ग्राकारों वाले (भवसि) हो जाते हो॥

वस्तुतः जीवातमा न स्त्री है, न पुरुष है, न कुमार है त्रौर

कुत्स ऋषि, अध्यात्म-दैवतम् , छन्दः भूरिग् बृहती ।

श्वेताश्वतर० में यहीं मन्त्र आत्मा के वर्णन में आया है। पर ब्रिफ़िथ साहिब की बीमारी असाध्य होगई है। उसे सर्वत्र चन्द्र ही का ध्यान रहता है। अनुक्रमणी कुछ कहे, ऋषि कुछ कहें, उसे तो चन्द्र की नौकरी ही बजा छानी है। इसे ही पश्चपात की ऐनिक को न उतारना कहते हैं। कहीं वेद से आत्मा का यथार्थ स्वरूप न निकल पड़े।

न कुमारी । यह सब बाहिर के भेद शरीर से सम्बन्ध रखते हैं। इसलिए कहा है कि श्रात्मा एक-रूप होते हुए भी शरीर की भिन्न २ अवस्थाओं का भोग करता है। अन्त में कितनी सुन्दरता से वताया है, कि जीव के प्रवेश का ही यह परिणाम होता है कि गर्भ में पैदा होने वाले शरीर में भिन्न २ प्रकार का श्राकार उन्नत होजाता है। पूर्व कहा जा चुका है कि जब तक जीव को श्रलग २ जीवन-स्रोत न माना जावे, तव तक केवल परमासुद्रों, विद्युत ब्रादि तत्वों ब्रौर उन के गति ब्रादि गुसों के ब्राधार पर चेतन जगत के स्वरूपकी व्याख्या नहीं होसकती । क्या यह वेद की कम महिमा है कि इन सक्ष्म तत्त्वों का इतना सरल पर गहरा वर्णन किया है। यह स्मरण रखो कि यह वह विषय है, जिसके सामने ख्राज भी योग्य विज्ञान-शास्त्रियों के मस्तिष्क चक खाते हैं। यह वेद में विज्ञान कैसे भरा गया, यह प्रश्न है जो कट्टरसे कट्टर, नास्तिकता की ब्रोर मुके हुए विकासवादियों का मुंह भी प्रभु के चरणों की की और मोड़ सकता है, यदि वह पत्तपात और ठीक समके हुए अपने मन-माने विचारों को कुछ चिर एक ओर रखकर, नए सिरे से सोचने का यह करें। अब हो या कय हो, पर जब भी विद्वानों की वृत्ति इधर मुकेगी, उन्हें निश्चय होजावेगा कि योग-समाधि के ध्रनुभवों के ध्रागे जैसे छुष्टि नंगी हो कर अपने सब भेद खोलकर सामने रख देती है, वैसे हमारी बड़ी से वड़ी दूर-वीत्तणी (Telescope) या अग्रापु-वीत्तणी ( Microscope ) के शीशों के आगे नहीं हो सकता । यह

श्चि० १

ठीक है कि योग के नाम पर पालगड भी बहुत होता है छौर योरूप ( हरिवर्ष ) तथा भ्रमेरिका (पाताज-देश) तो इन नित्य बढ़ते हुए नकली योगियों के हथकगड़ों के कारण भूतों और चुड़ेलों से भरते चले जारहे हैं, तो भी ग्रसल (जिस की यह सब नकल है) विद्या के महत्त्व से इनकार करना बड़ी भारी भूल ही है।

मा०-महाराज ! सुनते हैं, अब योगी कोई नहीं रहा । आगे वनों में कन्द्रमृल श्रासानी से मिल जाता था, इस से योगी जन वडे सुख से एकान्त में श्रात्मा के श्रानन्द में मग्न रहा करते थे। पर द्यव तो वह बात नहीं रही।

सत्य०-तो क्या श्रव श्रनुभवी, श्रातमा के साज्ञात करने वालों का नाश होगया है ? श्रौर क्या यह इसी लिए है कि ब्रावादी बढ़ती चली गई है ब्रोर जंगल थोड़े होते गए हैं ? यदि यह ठीक होता तो अफ्रीका और दक्तिण-अमेरिका के दुर्गम वनों में तो चप्पे २ पर योगियों के अखाडे होते। मैं तो इन दोनों वार्तों को ही नहीं मानता । महाराज, श्राप ही कुठ् वतलाइयः।

महा०-प्यारो, यह बात ठीक है कि अब योगी कम मिलते हैं। पर वीज नाश नहीं हुआ। यह अनुभव की वात स्वाध्याय तथा सत्संग से पैदा होती है। जब अन्दर लग्न लगती है, तो प्रकृति देवी के सुन्दर वन अवस्य सहायक होते हैं, पर वन के विना भी योगहो सकता है। महाराज प्रश्वपति \* ग्रौर महा-

<sup>\*</sup> महाराज अश्वपति कैंकेय-राजा यहे ब्रह्मज्ञानी थे। उनके शासन का

राज जनक अपने समय के प्रसिद्ध तत्त्व-ज्ञानी थे और दोनों ही राज्य के अनेक भारों को अपने ऊपर लिए हुए थे \*। भगधान छण्ण्यन्द्र, जिन के अनुभव-सिद्ध विचारों को विचार २ करोड़ों लोगों ने इस भव-सागर को तरा होगा, संसार में विचरने वाले, राज्यादि तथा युद्ध के विषम मर्मी को समभ कर, उन में लगे रहने वाले थे। तुम साधन को साध्य समभ रहे हो । गौण को मुख्य समभ रहे हो । वस्तुतः बात यह है कि महाभारत के युद्ध के पीछे साज्ञात वेद-विद्या का प्रचार कम होकर सम्प्रदायों का ही प्रचार होता रहा है। वाहिर के कर्म-काग्रड का चक इतना चला है, कि ब्रान्दर भूल हो गया है। जिस के लिए सब कुड़ है, वह दृष्टि से ही श्रोफल होता गया है। वेद भ्रौर ऋषियों के भ्रनुभव-रूप उपनिषदादि शास्त्रों में रुचि पैदा करो । अपने आप विगड़ी हुई दशा सुधरने लगेगी। यदि चाहो, तो श्राज यहीं तक रहने दूं। प्रतीत होता है, तुम थक गए हो।

इतना मताप था कि कि उनके राज्य में पाप बहुत कम होता था । सब नर नारी विद्या-रिसक, धर्म-कर्म, में लगे हुए थे। बृत्तान्त के लिए देखो, छान्दोग्य॰ ५ । १० और आगे ।

<sup>\*</sup> एतस्यां वाचि जनको जनक इति वा उ जनाधावन्ति । कौपीतिक शशी इसी प्रकार बृहदारण्यकोपनिषद् में कई स्थानों पर और गीता, ३। २०॥ में जनक का यश गाया गया है॥

(१३) \* अव्यसश्च व्यचसश्च विलं विष्यामि मायया । ताभ्यामुद्धत्य वेदमथ कर्माणि कृण्महे ॥ २३ ॥ प्रथर्व० १६ । ६८ । १॥

† (अव्यसः) न फैले हुए (च) छौर (व्यचसः) फैले हुए, दोनों प्रकार के पदार्थों के (बिलं) रहस्य को (मायया ) आश्चर्य-रूप ज्ञान से (विष्यामि) खोलता हूं। (ताभ्याम) उन से (वेदम) अनुभव को (उद्धृत्य) प्राप्त करके (कर्माणि) कर्मों को ( रूपमहे ) हम करते हैं।

तीनों तत्त्यों को दो विभागों में विभक्त किया गया है। प्रकृति ग्रोर परमात्मा फैले हुए हैं। जीवात्मा ग्रग्नु है। यह पूर्व कहा जा जुका है। इस मन्त्र में भी यही उपदेश करते हुए वेद चाहता है कि मनुष्य इन का ज्ञान प्राप्त करें ग्रोर फिर उचित कर्म में प्रवृत्त हों ‡। ग्रज्ञान से किया हुग्रा कर्म बन्धन का हेतु होता है। दूसरे इस बात पर भी ध्यान रखना चाहिए कि माता पिता तथा ग्राचार्य युवकों के ग्रात्मा के विकास को प्रथम मुख्य रखा करें। जितना उनका ज्ञान बढ़ सकता है, उतना

ऋषि ब्रह्मा, देवता कर्म, छन्दः अनुप्दुप्।

<sup>†</sup> मििफिथ का यहां भी अच्छा हाल नहीं। वेद=दर्भ के तिनके । यहां इस अर्थ की कोई संगति नहीं। 'अन्यसः'=जिसका ज्यास=फैलाव न हो । यह आवश्यक नहीं कि सायण या अन्य भाष्यकारों के अनुसार चकार का लोप ही माना जावे।

<sup>‡ &#</sup>x27;नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा तदेव वीर्व्यवत्तरं भवति' । छान्द्रोग्य० १ । १ । १० ॥

उन्हें उत्साह देते हुए बढ़ाने में सहायता करनी चाहिए । जब उन की नींव पक्की होंगी, तो उन के जीवन का मकान बहुत अंचा और विशाल वन सकेगा। पर इस वात को कभी भी भुलाना न चाहिए कि वेद शिज्ञा के संवन्ध में जो ब्राइर्श सामने रख रहा है, उस में जहां संसार के पदार्थों और व्यवहार का ज्ञान शामिल है, वहां वह श्रधृरा रह जावेगा, यदि श्रात्म-संबंधी रुचि पैदा न की जावेगी। इस बात में प्राचीन वैदिक तथा ब्राज कल के शिज्ञा-संबंधी विचारों में स्पष्ट अन्तर दिखाई दे रहा है। मैं जान बुभ कर आत्मा का शब्द वोल रहा हूं। कुछ लोगों के माने हुए या बताए हुए सिद्धान्तों ( dogmas) का पढ़ाना ख्रोर वात है और इसं पवित्र वेदोपदेश के अनुसार आत्मिक-ज्ञान का उद्धार करना थ्रौर वात है। पहिला कार्य एक दो पुस्तकों के पढ़ पड़ा लेने से सिद्ध हो जाता है, पर यह प्रावश्यक नहीं कि युवकों के जीवन में बहुत अन्तर पड़े 🌣 । दूसरा कार्य्य केवल उसी प्रकार के अभ्यास से पूर्ण, तप और त्याग के भृषणों से भूपित, स्त्राध्याय श्रौर गुरु के सत्संग के प्रभाव से नित्य पवि-त्रता के रंग में रंगे हुए जीवन से ही फलीभृत हो सकता है। इस के सिद्ध हो जाने से मनुष्य में उन्हीं सिद्धान्तों के समभने

<sup>\*</sup> भिज्ञ २ सम्प्रदायों की संस्थाओं में यही कुछ होता है। इस धार्मिक शिक्षा या नाममात्र के 'येद-पाठ' से अपनी पुस्तकों तथा पूर्वलों के नामों ते परिचय तो अयहय होता है, पर यह सब कुछ मस्तक से ही संबंध रस्नता है। हृदय कोरा कटोर, अशिक्षित वैते का वैसा ही रहता है। इस लिए जगत में धार्मिक जीवन का शान्ति रूप आवश्यक फल नहीं बढ़ता।

तथा समालोचना करने की जहां पूरी शक्ति पदा होती है, वहां इस से भी बढ़ कर उस के अन्दर विशेष तेज और प्रतिभा की चमक भी दिखाई देती है अ। वस्तुतः यह हेतु है, जिस से कि प्राचीन काल में सहम अनुभव करने का विद्वानों में स्वभाव सा हो जाता था। इस सहमता और इस साधन के विषय में स्वयं वेद उपदेश करता है।

† (१४) न वि जानामि यदिवेदमस्मि, निण्यः सन्नद्धो मनसा चरामि । यदा मागन् प्रथमजा ऋतस्यादिद्वाचो अञ्जुवे भागमस्याः ॥ २४ ॥ ऋग् १ । १६४ । ३७

(न)नहीं (विजानामि) ठीक तरह से मैं जानता (यदिव) जिस तरह का कि (इदम्) यह (श्रास्मि) में हूं। (निग्याः) द्विपा हुश्रा २ (सन्नद्धः) वांधा हुश्रा (मनसा) मन द्वारा (चरामि) विचरता हूं। (यदा) जव (श्रातस्य) सत्य का (प्रथमजाः) पहिला फल (मा) मुक्ते (श्रागन्) प्राप्त होता है (श्रात इत्)तव ही (श्रस्थाः) इस (वाचः) वाणी का (भागम्) भजनीय श्रंश (श्रारनुषे) में पाता हूं ‡॥

<sup>\*</sup> अच्छी तरह से स्मरण रक्खो, यह सिद्धि मुख्य रूप से गुरु-शिष्य संबन्ध पर निर्भर है, न कि जंगल के एकान्त, निर्दयों के दृदय, पीताम्बर तथा खड़ाऊं आदि बाह्य चिन्हों पर। इन सब का अपने स्थान पर उपयोग है, पर प्रायः यह मूल-क्स्तु का स्थान लेकर उद्देश को ओझल कर देती हैं।

<sup>🕆</sup> दीर्घतमा ऋषि, विश्वेदेवा देवता, निचृत् त्रिप्टुप्।

<sup>‡</sup> सायण 'यदिव' की स्याख्या यूं ही इतनी लम्बी करता है। बेद से उस का यदान्त नहीं निकल सकता। निरुक्त परिदेवन में तो इस वाक्य को लगाता

सचमुच मैं क्या हूं, यह पता नहीं चलता । साधारणतया परमात्मा ने मनुष्य को सब कार्यों की सिद्धि के लिए मन-रूपी यड़ा चतुर नौकर दे रक्खा है। यह भट इधर उधर फिर फिरा कर सब काम कर देता है। सीधा किसी से संबंध न होने के कारण मनुष्य स्वयं आत्मरूप में वंद सन्दृक की तरह अपना आप द्विपाए हुए पड़ा रहता है। यह भेद कब प्रकट होता है? खब सब धार्मिक सम्बाईयों के वेद्रूपी प्रथम प्रकाश को मनुष्य पा लेता है। तभी तो उसे यह अवसर मिलता है कि अपनी वाणी को मन्त्रों के उच्चारण से पवित्र करें। इस से पूर्व तो वाणी का ठीक प्रयोग ही पता नहीं था॥

\* (१५) परीत्य भूतानि परीत्य लोकान् परीत्य सर्वाः प्रदिशो दिशश्च । उपस्थाय प्रथमजामृतस्थात्मनात्माः नमभि सं विवेश ॥ २५ ॥

यज्ञ० ३२। ११॥

हैं।पर इसका इतनाही अर्थ हैं कि हमें अपना ठीक स्वरूप पता न होने से दुःख है। 'बाचः' का अर्थ उपनिषद् करके तो सायण ने ऐतिहासिक अनभिज्ञता को ही प्रकट किया है। उपनिषद् पहिले या वेद ! स्वा॰ दयानन्द इसे और प्रकार से लेते हैं। पश्चिमी सायण का अनुकरण करते हैं।

\* ऋषि स्वयम्भु ब्रह्म, देवता परमात्मा, छन्दः स्वराड् जगती । उचट और महीधर 'ऋतस्य' का योग 'आत्मना' से करते हैं । परन्तु देखो आगे मन्त्र २६, 'ऋतस्य' का 'प्रथमजां' के साथ ही सम्बन्ध टीक है ।

यहां कुछ लोग इस बात पर आग्रह करेंगे कि 'परीत्य' का अर्थ घर कर करना टीक है। उस अवस्था में प्रकरण अगले मन्त्र के साथ परमात्मा का हो जावेगा। देखों, ऊपर उ०१ म में मंत्र ३, की व्याख्या। उस अवस्था में यह (भ्तानि) भिन्न २ प्राशियों में (परीत्य) धूमकर (लोकान्) भिन्न २ लोकों में (परीत्य) धूमकर (सर्वाः) सव (दिशः) दिशाध्रों (च) ध्रौर (प्रदिशः) कोनों में (परीत्य) धूमकर (अतस्य) ऋत के (प्रधमजाम्) प्रथम फल का (उपस्थाय) ध्राध्रय करके (ध्रात्मना) ध्रपने द्वारा (ध्रात्मानम्) परमात्मा में (ध्रभिसंविवेश्) स्थित हो जाता है॥

जय तक आध्यात्मिक अनुभव को वेदादि द्वारा प्राप्त नहीं करता, भनुष्य जन्म जन्मान्तर के चक्र में घूमता रहता है। जय तत्व-ज्ञान को पा लेता है, तो अपने चारों और प्रभु के दर्शन करता हुआ उस के आनन्द से आनन्दित हो जाता है ॥ (१६) † पिर द्यावापृथिवी सद्य आयमुपातिष्टे प्रथमजामृतस्य। वाचिमव वक्तरि भुवनेष्टा धास्युरेप नन्ये ३ पो अग्नि: ॥ २६॥ अर्थ्व २ । १ । ४॥

अथे होगा— "प्रभु सर्वत्र व्यापक होकर अनादि सत्य के प्रथम प्रकाश "
=सत्य ज्ञान को धारण करके (आत्मना) अपने स्वरूप द्वारा (आत्मानम्) जीवातमा में समा जाता है "। परमात्मा ही हमारे अन्तर, अन्तर्यामी होकर हमें ज्ञान प्रदान करते हैं। क्या इस प्रकार ते अर्थ करने से जीव तथा परमात्मा का भेद स्पष्ट नहीं होरहा। संवेश सदा एक का दूसरे में ही होता है। इस अर्थ को प्रमाणित करने से अगले मन्त्र में जीव, ब्रह्म के अभेद को सिद्ध करने का यज करना और भी निष्कल हो जावेगा। पाठक दोनों स्थलों को मिला कर पुनः पढ़ें।

<sup>\*</sup> भिद्यते हृद्यप्रनिथिश्चिद्यन्ते सर्व संशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिसम् दृष्टे परावरे ॥ मुण्डक २ । २ । ८ ॥ १ ऋषिः वेनः, ब्रह्मास्म दैवतम् , छन्दः चिप्तुष् ।

( द्याचापृथिवी ) भूमि और आकरा में (सद्यः) एक साथ ( परि-आयम् ) में चक लगा आया हूं । (ऋतस्य ) ऋत के ( प्रथमजाम् ) प्रथम स्नोत की (उपातिष्ठे ) शरण पड़ता हूं । ( और अव में अनुभव करता हूं ) कि ( ननु ) वस्तुतः ( एपः ) यह प्रत्यत्त ( अग्निः ) प्रकाश-स्वरूप परमातमा ( धास्युः ) धारण करने वाला ( भुवनेष्ठाः ) सव भुवनों में समाया हुआ है ( इव ) जैसे ( वक्तरि ) बका में ( वाचम् ) उस की वाणी होती है ॥

श्रव श्रौर इसे खोलने की श्राचश्यकता नहीं। सारे भाव स्पष्ट हैं। इस के श्रागे यह मन्त्र है।

\* (१७) परि विश्वा भुवनान्यायमृतस्य तन्तुं विततं दशे कम् । यत्र देवा अमृतमानशानाः समाने योनावध्यैर-यन्त ॥ २७ ॥

### क्राथर्व २ । १ । ५ ॥

(विश्वा) सव ( भुवनानि ) भुवनों ( जन्म जन्मान्तरों द्वारा ) में ( परि-श्रायम् ) में फिर श्राया हूं, ( ऋतस्य ) सत्य के (तन्तुम् ) सूत्र को जो कि ( विततम् ) विस्तृत है ( दशे कम् ) निश्चय से देखने के लिए ( यत्र ) जिस (समाने ) एक ( योनों ) मृल-स्थान में ( देवः ) विद्वान् ( श्रमृतम् ) श्रमृतपद को ( श्रानशानाः ) श्राप्त करते हुए ( श्राध्येरयन्त ) पहुंचा करते हैं † ॥

वेन ऋषिः, आत्म-दैवतम्, छन्दः त्रिप्दुस् ।

<sup>ं</sup> अर्थात, अनेक जन्मों के पश्चात् ही यह सौभाग्य प्राप्त होता है। उस परम तच्च का; जिस में सब संसार स्थित है, पाना अति कठिन है। पर जब पा छेता है, तो अपनी भूछ पर मनुष्य आश्चर्य भी करता है, क्योंकि वह तो

\* (१८) वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यते ऽयनाय ॥ २८ ॥

#### यञ्च० ३१ । १८॥

इस प्रकार अनेक जन्मों के पश्चात् अनुभवी जीवातमा अपने अनुभव को प्रकट करता है, (अहं) में (एतम्) इस (पुरुषम्) व्यापक प्रभु को जो (महान्तम्) वड़ा (आदित्य वर्णं) अखगड प्रकाश से युक्त तथा (तमसः) अन्धकार से (परस्तात्) परे है (वेद् ) जान चुका हूं (तम्) उसे (एव) ही (विदित्वा) जान कर (मृत्युम्) मौत से (अति एति) पार होता है (अयनाय) परम पद की प्राप्ति के लिए (अन्यः) हसरा (पन्धाः) मार्ग (न) नहीं है ।

वेद दो प्रकार से सफल हो सकता है, पढ़ने से धौर अनुभव प्राप्त करने से। जो केवल पढ़ते हैं, धागे कुछ नहीं करते, वह वास्तविक फल से रहित रहते हैं।

‡ (१९) ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यसिन् देवा

बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यते ॥ गीता ॥ ७ । १९ ॥

सदा हमारे सामने ही रहता है।

<sup>\*</sup> नारायण ऋषिः, ईश्वरो देवता, छन्दः निचृत्त्रिप्टुप् ।

<sup>ं</sup> छान्दीत्य० ७ । २६ । २ ॥ बृहदारण्यक० १ । ३ । १३ – १६ ॥ श्रेताश्वतर० २ । १२ ॥ ४ । १५ ॥ ३ । ८ ॥ मीत्री० ७ । १९ ॥ कीवल्य० ९ ॥ कट० ३ । १५ ॥

<sup>ः</sup> दीर्घतमा ऋषिः, विश्वदेवा देवता, त्रिप्टुप् छन्दः।

अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत्ताद्विदुस्त इमे समासते ॥ २९ ॥

भु० १। १६४। ३६॥

(ऋचः) सव वेद (श्रत्तरे) श्राविनाशी (परमे) परम (त्यांमन) व्यापक परमेश्वर ही में (लगते हैं) (यस्मिन्) जिस में (विश्वे) सब (देवाः) शक्तियां (श्राधि-निषेदुः) श्राश्रित रहती हैं। (यः) जो (तद्) उसे (न) नहीं (वेद) पहचानता, वह (श्रृचा) केवल वेद पाठ से (किम्) क्या (किरिप्यति) करेगा। (ये) जो (इत्) भी (तत्) उसे (विदुः) जान जाते हैं (ते) वह (इमे) यहां (समासते) जीवन सफल करते हुए रहते हैं॥

पर, जैसा मैंने अभी वतलाया था, यह दूसरा कार्य्य विशेष जीवन के अभ्यास के विना सिद्ध नहीं हो सकता। अतः पढ़ लिख कर भी लोग अन्धेरे में ही रहा करते हैं। जैसे प्रकाश-मय जीवन वालों के लिये वेद परम सुख का वचन देता है, वैसे ही आत्मा के हित को विषय-वासनाओं से द्वाने वाले लोगों के लिए इस आत्म-हत्या \* का भयङ्कर परिणाम भी वतलाया है।

आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु, दुर्दि तु सार्राथं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च। इन्द्रियाणिहयानादुर्विपयस्तिषु गोचरान्, आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोकेत्यादुर्मनीषिणः॥ कट० ३।३॥

<sup>\*</sup> उस तरह तो आत्मा अविनाशी है। परन्तु आत्मा का जीवन तभी तक समझो जब तक वह अपने शरीर तथा इन्द्रियों को अपने छक्ष की सिद्धि में लगाये रहता है। तभी वह भोक्ता है अन्यथा भुक्त होजाता है।

\* (२०) असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । ताँस्ते प्रेत्यापि गच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥३०॥ य० ४०॥३॥

(श्रसुर्याः) श्रसुर-भाव से युक्त (ते) वह (नाम) निश्चय करके (लोका) लोक हैं (श्रन्धेन) गाढ़ (तमसा) श्रन्धेरे से (श्रावृताः)ढके हुए हैं। (तान्) वहां (ते) वह (प्रेत्य) शरीर द्वोड़ कर (श्रपिगच्छन्ति) प्राप्त होते हैं (ये) जो (के च) कोई भी (श्रात्महनः) श्रात्म-घाती (जनाः) नर हैं॥

ऐसे लोगों की गित पशु प्रवृत्ति । से युक्त होने के कारण उच्च नहीं हो सकती । वे ऐसी योनियों में घूमते हैं, जहां उनका विषय-तृष्णा से उपराम हो जावे। अर्थात वह ज्ञानमार्ग पर नहीं पड़े। वे प्रकाश से रिहत हैं। वे थक कर ही सुधर सकते हैं। अतः मनुष्य को चाहिये कि केवल स्वार्थ तथा उदर-पूर्ति को ही परम धर्म न समके, वरन प्रभु के चरणों में नित्व रमण करता हुआ जन्म मरण के भय से मुक्त होने का युक्त करे। अन्यथा यह चक्र कभी भी समाप्त होने वाला नहीं है। एक देह होड़ो, दूसरा तथ्यार है। इस चक्र से निकलने का उपाय वतलाते हैं॥

<sup>\*</sup> दीर्घतमा ऋषि, आत्मदेवतम्, अनुप्दुष् छन्दः।

<sup>ं</sup> यह 'असुर्य' राष्ट्र का अर्थ है। असुर=असु अर्थात् प्राणों में लगा हुआ। इन्द्रियों के विषयों के सुख को ही लक्ष्य बनाने वाले लोग पशुओं ले बढ़ कर न समझने चाहियें। उनमें भेद ही क्या है? जिनकी ऐसी ही वासनाएं होती हैं, उन्हें ऐसे ही जन्म मिलते हैं। युक्ति ऊपर दीगई है और प्रमाण यह है।

\* (२१) प्र च्यवस्व तन्वं सं भरस्व मा ते गात्रा विहा-यि मो शरीरम् । मनो निविष्टमनु संविशस्व यत्र भूमे जीवसे तत्र गच्छ ॥३१॥

श्रयर्थे० १८। ३। ६॥

(तन्वम्) शरीर को (प्रच्यवस्व) छोड़ दे, (संभरस्व) इसरे को धारण कर, (गात्रा) ग्रंग (उ) या (शरीरम्) शरीर (ते) तुक्त से (मा विहायि) जावे नहीं। (निविष्टम्) धारण किए हुए (मनः†) मन में (ग्रजुसंविशस्व) पुनः रमण कर। (भूमेः) भूमि के (यत्र) जिस भाग को (ज्ञुपसे) वासनानुसार चाहता है, (तत्र) वहां (गञ्झ) जा॥

(२२) ई अकामो धीरो अष्टतः खयम्भू रसेन तृप्तो न कुतश्रनोनः । तमेव विद्वान् न विभाय मृत्योरात्मानं धीरमजंरं युवानम् ॥ ३२॥

ग्रथर्व० १०। ८। ४४॥

( भ्रकामः ) कामना रहित ( धीरः ) सर्वे ( ग्रमृतः ) ग्रमृत-स्वरूप (स्वयम्भुः ) सदा से भ्रपनी सत्ता को स्थिर रखने वाला, ( रसेन तृतः ) श्रानन्द से पूर्ण, ( न ) नहीं

यं यं वापि स्मरन् भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्वावभावितः ॥ गीता ८ । ६ ॥

<sup>\*</sup> अथवां ऋषि, यम देवता, बिप्दुष् छन्दः।

<sup>ं</sup> इसी इशारे को पा कर, संभव है, पीछे ऋषियों ने यह सिद्धान्त हक् किया हो कि शरीर छोड़ते हुए आत्मा अपने र्छिग-शरीर को भी साथ ही रखता है। देखो, बृहदारण्यक ४।४। ६॥ तथा गीता १५। १८॥

<sup>‡</sup> कुत्स ऋषि, अध्यातम-देवता, ग्रिप्टुप् छन्दः i

(कुत: चन) कहीं से भी (ऊनः) श्रुटि वाला (तम्) उसे (एव) ही (श्रात्मानम्) सर्वव्यापक (धीरम्) बुद्धिमान् (श्रुजरम्) स्नय-रहित (युवानम्) सदा युवा परमेश्वर को (बिद्धान्) जानने वाला (मृत्योः) मृत्यु से (न) नहीं (बिभाय) डरता है॥

मृत्यु का भय सब को भयभीत बना रहा है। इस का कारण मिथ्या ज्ञान ही समभना चाहिये। जब आत्मा, परमात्मा और प्रकृति नित्य हैं, इनका सम्बन्ध नित्य हैं, तो फिर मरना क्यों भय का उत्पन्न करने वाला हो ? यह भ्रंम तब तक दूर नहीं होगा, जब तक नित्य, अविनाशी प्रभु की भक्ति के रस से मनुष्य भ्रपने शुष्कपन को दूर नहीं करता। उस के श्रानन्द में मग्न रहने से भ्रपना और उसका कभी भी न टूटने वाला सम्बन्ध सदा सामने प्रत्यज्ञ रहता है। शरीर हो या न हो, वह सदा हमारे पास है। और, शरीर है किस लिए ? इसी लिए कि हम इस साधन की सहायता से सत्य में निष्ठा रखने वाले सच्च गुरुओं की सेवा करते हुए, उन से आत्म-क्वान को प्राप्त कर सकें। जब वह लच्च पूरा होगया, तो श्रव साधन रहे, तो प्रभु की इच्छा, न रहे, तो उसकी इच्छा। न यहां हम है, न यहां शोक है। इसी को मृत्यु से अभय होना कहते हैं॥

इस प्रकार संत्तेप से श्रव तक वैदिक-संसार के मृत तत्त्वों के स्वरूप का कुछ वर्णन मेंने श्राप को सुनाया है। जाने से पूर्व मोटी २ बातों का संग्रह सुन लो—

१—संसार मिथ्या नहीं है। परिवर्त्तन संसार का धर्म है,

पर, भ्रत्यन्त श्रभाव किसी पदार्थ का नहीं हो सकता। यह प्रवाह रूप से भ्रनादि है। मृज−प्रकृति स्वतन्त्र नित्य तस्व है।

- (२) जीवातमा दूसरा नित्य तत्त्व है। यह प्रत्येक शरीर को जीवन देता है। यह स्वरूप से मरने ध्यौर पैदा होने के बन्धन से मुक्त है। परन्तु ध्रपने संस्कारों के प्रभाव से भिन्न २ योनियों में जाता है। जोगों का यह कहना कि पुनर्जनम का सिद्धान्त वेद में नहीं है, स्पष्ट मन्त्रों के प्रकाश में एक व्यर्थ अम ही प्रतीत होता है।
- (३) परमात्मा, नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त-स्वभाव, सारे संसार का कर्त्ता, धर्त्ता है। श्राविद्या का कभी उस पर प्रभाव नहीं पड़ता। जीवों के श्रपने कर्मानुसार ही, न्यायानुकृत, उनके हित के लिए भिन्न २ फर्लों को उन्हें देता है। न वह कभी जगदाकार भौर न कभी जीवनरूप बनता है।
- (४) प्रत्येक ग्राध्यात्मिक तत्त्व का बोध चेद के पवित्र स्वाध्याय से ही ठीक २ हो सकता है।
- (५) शिहा का धादर्श इस बोध से युक्त करके प्रत्येक विद्यार्थी को प्रभु-चरणों में पहुंचा कर मृत्यु के भव से मुक्त करना है।
- (ई) इस के लिए शरीर, मन, बुद्धि और झात्मा के निश्चित कम के अनुसार उन्नत कराने की आवश्यकता है। इन्हें मिण्या नहीं, वरन सचा समझ कर उपयोगी साधन बनाने का यह करना चाहिए।

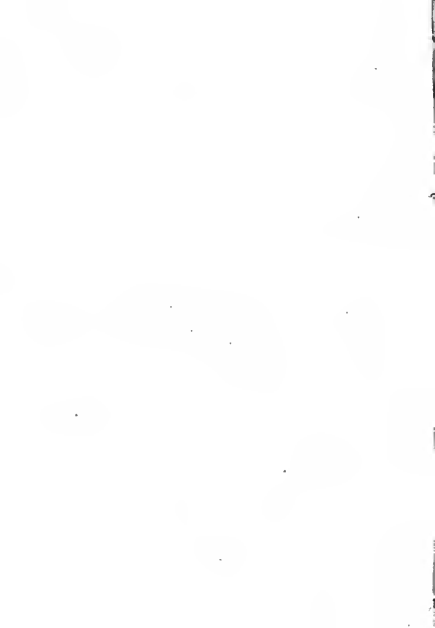
यह मुख्य बातें भ्रव तक भ्राप सुन चुके हैं। यही सिद्धान्त-

रूप से हमारा कर्त्तव्यं कर्म है। श्रयं कल से क्रम वार शरीर श्रादि के द्वारा हमें क्या करना चाहिए, इसका वर्णन करूंगा। मुक्ते विश्वास है कि जिस लग्न से श्राप ने वेद सन्देश के इस भाग को सुनकर लाभ उठाया है, वैसे ही श्रागे भी करोगे। वस, इसी बात का ध्यान रक्ष्मों कि जीवन में हमारी परीचा हो रही है। जितने हम बलवान, युद्धिमान श्रीर धर्मात्मा होंगे, उतना श्रधिक श्रव्ही तरह से उस परीचा में से पार हो सकेंगे। बिछी की भपट तथ्यार है। कबृतर श्रांखें बन्द कर लेता है। पर, बच नहीं सकता। पेसे ही सब कुछ सुख है, सभी कुछ दुःख है, संसार मिथ्या है, इसे होड़ दो, इत्यादि फुठी बातों में पड़े रहने से हमारी हार ही होती है। व्यारो, जाश्रो, इन बातों पर बिचार करो। कल से उन नियमों का उपदेश होगा, जिन्हें धारण करने से मनुष्य सदा विजयी हो सकता है।

ं सत्यकाम श्रौर शंकरानन्द ने भुक कर प्रेम से 'नमस्ते' कही श्रौर बाहिर निकल गए।

> इति तत्त्व-सन्देशे तृतीय उच्छ्वासो वेद-सन्देशे तत्व-सन्देशो नाम प्रथमोऽध्यायश्च ॥

## श्रथ शरीर-सन्देशो नाम द्वितीयोऽध्यायः



## प्रथम उच्छ्वासः।

## शारीरिक जीवन ।

गत सप्ताह में मायाराम के लिए एक नया ही संसार खुल गया था। नगर में वह एक प्रभाव-शाली मनुष्य थे। यद्यपि वेदान्त के उलटे उपदेशों से वह ग्रन्दर से नास्तिक हो चुके थे, तथापि लोग उन्हें लापरवाह बादशाह ही समक्ता करते थे। अब जब कि उन के अन्तः करण के किवाड़ खुल रहे थे, उन्हों ने यह अपना कर्त्तव्य समक्ता कि अपने स्तुति करने वाले, सीधे साधे, भूले-भटके नगर-निवासियों को भी इस नए मार्ग का पता दें। इस विचार को एका करते हुए, उन्हों ने दस बीस भक्तों से वार्त्तालाए करते हुए महात्मा जी के सत्संग का वर्णन किया। उन्हों ने बात और आगे पहुंचाई। इसका आज परिणाम दिखाई देने लगा। आज केवल सत्यकाम और मायाराम ही नहीं, बल्कि कई और सज्जन भी महात्मा के मुखारविन्द से उपदेश अमृत का पान करने के लिए पहुंचे हुए थे। सत्यकाम ने विनय-पूर्वक निवेदन किया।

सत्य०-महाराज, भ्राज रूपया श्रपने विचार के श्रमुसार शरीर के सम्बन्ध में उपदेश करके रुतार्थ करें।

महा० सज्जनो ! मुक्ते यह देखकर वड़ा सन्तोष होरहा है कि झाए के झन्दर वेद का सन्देश सुनने की इच्छा पैदा हुई है। कुड़ दिनों से यहां चर्चा चल रही है। में यत करूंगा कि ब्राज से जो कम चले, उस में बहुत सुखापन न हो । मैंने दो तीन दिन बीते, यहां पर बतलाया था कि वेद में जगत की घृत्त के रूप में प्रकट किया है। कांटना, झांटना, तराशना ही यहां रिन रात होता रहता है। ज्ञाणभर भी तो किसी परमास को स्थिरता प्राप्त नहीं होती। दिन रात चक्र चलता है। सुर्ख्य, चन्द्र और तारागण नित्य अपने २ नियमों का पालन करते रहते हैं। दिन उदय होता है श्रौर श्रस्त हो जाता है। पन्द्रह दिन एक २ कला बढ़कर पूर्णमासी की रात्रि होती है और फिर चांद घटना आरम्भ हो जाता है। बीज पृथिवी में डालते हैं। श्रंकुर फूटता है। उसके ऊपर दो तीन लाल २ पत्तियां क्या सुन्दर लगती हैं। यह नए जीवन की लाली है। वृत्त वड़ा होता है। फल से लद जाता है। फल पक कर लाल होता है। यह पक्केपन की लाली है। अस्ज और कार्त्तिक में पत्ते पीले भ्रौर लाल होते चले जाते हैं। यायु के भकोरे, उन के अन्दर सर २ की ध्वनि किया करते हैं, मानो मोह माया में फंसाकर अपने साथ ही घसीटे जिये जाते हैं। वृक्त का तना नंगा हो रहा है। फल गिरकर प्राणियों का भोजन यन रहे हैं। बीज भूमि में प्रवेश करके चक्र को दुहराने लगा है। वसन्त फिर श्रा पहुंचा है। हरी २ कोंपलें निकलने लगी हैं। सुन्दर, रंगीले, सुहावने, सुगन्धित फूल उभर २ कर वन के सींदर्य को बढ़ा रहे हैं। ऐसा प्रतीत होता है, प्रकृति देवी लम्बी निद्रा के उपरान्त नेत्र उघाड़ २ कर अपने लिलत लावगय को निहार रही है।

यही चक्र-क्रम पशु, पत्ती, वायु, जल, त्र्यादि पदार्थों के जीवन में पाया जाता है।

जितना मनुष्य इन बातों पर ध्यान करता है, उतना अधिक वह इस अपार संसार की गुप्त लीला में विश्वासी होता जाता है । उसका श्रपना शरीर ह्योटे पैमाने पर इसी का एक चित्र है । पृष्ठवंश (रीढ़ की हड़ी) से सदम तन्तु-जाल निकल कर सारे शरीर में फैल रहा है। मस्तिष्क की बनावट वड़ी विचित्र है। नेत्र, कान श्रादिकी रचना विस्मित करने वाली है। कगुठ, नासिका थ्रौर मुख के सांके द्वार, जिह्ना की सुन्दर स्थापना तथा इस की बोलने की किया धौर चलने के संस्कार ग्रहण करने के कार्य्य में उपयोगी साधन बनना, इदय की कोटरियों का रक्त शोधन करना, फेफडों की धौंकनी का श्राध्यर्थ-जनक कार्य्य, अठारह हाथ लंबी, नरम २ नाली का नाभि-मूल में सर्पाकार विक्वा हुआ होना श्रौर मूली, गाजर, सेव, केला, दाल श्रौर भात श्रादि भिन्न २ भोजनों के पकाने की भट्टी की रचना-यह, और भ्रन्य अनन्त नस नाड़ी के संबंध, जोड़ों के जोड़, हड़ी, मांस, मजा श्रादि धातुश्रों के विस्मय-जनक रीति से संघटन, उत्पंत्ति श्रीर श्रनेकानेक बातों का ध्यान करें, तो प्यारो, दूसरा संसार ही प्रतीत होता है। अधर्ववेद के दसर्वे कागड का दूसरा सुक्त इस का विस्तार-पूर्वक वर्णन करता है \*। इस के दो

<sup>\*</sup> यदि कोई योग्य वैद्य, आधुनिक शरीरविज्ञान का सहारा छेकर इस सूक्त की सम्पूर्ण ज्याख्या करे, तो बढ़ा उपकार हो।

मन्त्रों की ओर एक दिन संकेत भी किया गया था। शरीर-विज्ञान (Anatomy) का यह मृल हैं। फिर कभी अवसर हुआ तो शरीर का चित्र सामने रखकर इन मंत्रों की व्याख्या करूंगा। आज तो इस के उपयोग तथा रज्ञण के विषय में ही आप को कुछ सुनाऊंगा।

यह कह कर महात्मा जी माथे पर हाथ रख कर एक ज्ञण के लिए सोचने लगे थे, कि श्राए हुए श्रोत्वर्ग में से एक वस्त-स्वरूप नामक महाशय बोल उठे:—

वस्तु०-महाराज ! यह सब कुड़ क्यों ? इतने चक्रों को चला कर प्रभु को क्या स्वाद आ रहा है ? वेचारे संसारी जीव जन्तु जन्म-मरण के चक्र में धूम २ कर बेसुध हो रहे हैं। एक दुःख की समाप्ति नहीं होती श्रौर दूसरा श्रा जाता है। कोई सन्तान के धौर कोई माता-पिता के वियोग में खाना पीना श्रौर सोना भूल कर सदा श्राकाश की श्रोर श्रांखें लगाप रहता है और मोटें २ ब्रांसुब्रों की इमा इस वर्षा करता हुब्रा सिर के बाजों को नोच २ कर बेहाल हो रहा है। वह सुनो, गली के दूसरे सिरे पर एक महतारी करुण रुदन कर रही है। यह कल की बात है, वह भ्रापने सिर के ताज के संग भ्रानन्द-वन में मटक २ कर चलती थी। पर, हा दैव-पिशाच, रात की रात में क्या होगया ? वह अब अनाथ, दीन, त्तीण विधवा रह गयी है। श्रव उस का कोई रखवाला नहीं । भगवन, इस जीवन में क्या रस है ? इस शरीर को पाल २ कर क्या लाभ होगा । किसी ज्ञान ध्यान का उपदेश करें।

महा०-नहीं, नहीं। भोते भाई, तुम किस भूल में पड़े हो! वया अच्छा होता, तुम ने पिछले दिनों में वेद की पिबन्न कथा सुनी होती। वेद का धाश्रय लेते हुए, उपनिषदों तथा वेदान्त-सृत्र धादि शास्त्रों ने स्पष्ट बतला दिया है कि भगवान क्योंकर सुख, दुःख का बटबारा कर रहे हैं। हम कर्म करते हैं। उनका फल चखाने में यह संसार साधन बन रहा है। हम ध्रपने शरीर, मन तथा इन्द्रिय-गण का ठीक २ बर्साच करते हुए, पुग्य कर्म को करते रहें धौर प्रभु की लीला को देखते हुए श्रद्धा से उस की उपासना करना सीख जाएं, तो सभी झान, ध्यान उसी में श्रा सकता है। रचना की विचित्रता, नियम पूर्वकता तथा सुन्दरता का विचार करके नास्तिक भी श्रास्तिक बन जाते हैं।

इस शरीर को व्यर्थ दुःख का हेतु मत समभो । यह हीरा जन्म है। यह पारस मिण है। यह वैतरणी नदी है। इस के सारे नियमों का पालन करता हुआ ही, नर पार जा सकता है। यह शरीर धर्म, कर्म में सहायतार्थ ही प्रभु ने दे रक्खा है। दीन, हीन, अनाथ, अपाइज की सेवा करना कितना पवित्र कार्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य्य है। अर्थी मुनि, साधु, महात्मा, मांता, पिता, गुरु, आचार्य आदि पूज्यों की पूजा करना कितना पवित्र कार्य है। क्षानवान होकर लोकलोकान्तर में मनुष्य-मात्र का सुधार करना कितना पवित्र कार्य है। तप और अत्रचर्या का कठिन जीवन स्यतीत कर भक्तिभाजन, भव के भव्य भाव के चारों ओर असर यनकर मस्त

रहना कितना पवित्र कार्य है। सब वन्धनों से मुक्त हो कर, सब संशयों को मिटा कर, सदानन्द-धन प्रभु के पवित्र चरणों में नित्य, नम्रता से भुक २ कर नित्य भ्रानन्द का पान करना कितना पवित्र कार्य है। तो हे सत्संगियो, इस सारी कार्यवाही में शरीर ही तो प्रथम साधन है। इसके विना यह जीवन-योग सिद्ध नहीं होसकता। इच्छा मात्र से मुक्ति नहीं मिल सकती। एक बालक मकान की छत्त पर कृद कर पहुंचना चाहता है। पिता उसकी मूर्खता को समभता है भौर उसे हटा लेता है। इस भी सब बालक हैं। हमने परमानन्द की छत्त पर चढ़ना है। इसके लिए एक २ सीढ़ी चढ़ कर, पृश्च योग्य होना भ्रावश्यक है। वृथा धींगा धींगी से भ्रापना नाश और जगत में उपहास होता है। संसार की भी इस में हानि है। सिद्धि का उदाहरण दूसरों को उभारता है। नाश का चित्र उठती हुई उमंगों को दवा देता है।

सत्य०-लोग तो कहते हैं, श्रमुक महात्मा पर विश्वास करो, श्रमुक प्रकार से रहन सहन कर लो, मुक्ति हो जावेगी। श्राप तो बड़ा लंबा मार्ग बता रहे हैं।

मा०-हमने वेदान्त की भ्रवस्था में यही सुना हुम्रा था कि 'ब्राहं ब्रह्म' के जाप ही से मुक्ति हो जाती है।

महा०-प्रियवर्ग ! हम से पूर्व लोगों ने सस्ती मुक्ति लोनी चाही । कोई शरीर को मार कर, कोई आंखें फोड़ कर, कोई टांगें तोड़ कर, कोई भुजा सुखा कर, कोई देह को टेढ़ामेढ़ा कर के कोई विश्वास के वल से—ग्रानेक प्रकार से लोग परम पद को पहुंचना चाहते थे। पर, परिणाम क्या हुन्ना ? ढीठपने से विषय-चासनान्नों को दवाने से, शिक्तयों का नाश करने से संसार में पाप प्राधिक बढ़ा। सामने से हट कर पाप परदे के पीछे राज्य करने लगा। पृथिवी माता से पृद्धों कि इन उलटे पन्थों के प्रचार के कारण, इसकी गोद में कितने अत्याचार हुए हैं, कितना व्यभिचार बढ़ा है, कितनी गर्भ-हत्या हुई हैं, कितनी चरित्र-हत्या भीर कितनी भवला-हत्या से गुगड़े, चरित्र-रहित पुजारियों ने मुंह काला किया है। इस लिए यही समभो कि शीन्नता का परिणाम अच्झा नहीं होता। ठीक समय पर ही पका हुन्ना फल शोभा देता है। परमिता का धन्यवाद करो जिसने हमें सब कार्यों में सहायक, शरीर प्रदान किया है। निराशावाद के गढ़े से निकल कर्मवीर बनो।

वस्तु०-महाराज ! तिनक श्रौर खोलकर वतलाइएगा । श्राप की यह वार्ते मानकर तो धर्म के सम्बन्ध में भी हमें श्रपने विचार यदलने पर्डेंगे।

महा०-प्यारे, शरीर के विना धर्म-कार्य्य हो ही नहीं सकते, श्रतः इसे रोगों तथा दुर्व्यसनों से वचा कर, दीर्धकाल तक श्रपने लिये उपयोगी बनाए रखना बड़ा भारी धर्म का श्रंग है। परलोक इस लोक के ऊपर निर्भर रहता है। श्रतः वह धर्म पूर्ण नहीं हो सकता, जिस में इस जीवन की सफलता का प्रण्तया उपदेश न मिलता हो। इस से यह तात्पर्व्य है कि मनुष्य इतना पुग्य संचय कर सके कि वह यहां भी सुखी रहे श्रीर श्रागे भी सद-

गति को प्राप्त हो सके। कई लोगों ने धर्म का अभिप्राय केवल भक्ति ख्रौर दान खादि ही समभ रक्ला है। उन्हें यह जीवन एक त्याग करने योग्य, हीन वस्तु प्रतीत होता है । परन्तु वह इस बात को भूल जाते हैं कि शारीरिक जीवन की उत्तमता के साथ ही भ्रात्मा का ठीक विकास होता है। हमें भ्रपने पूर्व कर्मी के ब्रनुसार यह कर्म-योनि मिली है। फिर इस से इतनी घृणा क्यों ? यह भ्रम-मृतक शिह्ना की उपज है । सभी चिर तक जीना भी चाहते हैं थ्रौर सुखी भी होना चाहते हैं । जब इन स्वाभाविक संस्कारों को पांच तले रोंद कर, चित्त को उकसा कर किसी पन्य का प्रचार किया जाता है, तो थोड़े दिनों के लिए प्रतीत होता है कि संसार बदल गया है। बौद्ध, जैन, हठयोगी, रोमन कैथोलिक ईसाई ब्रादि लोग इस मांस ब्रौर हुड्डी के पुतले को पाप का घर समभते थे। परन्तु इस मकान की नींव बड़ी कची होती है। थोड़े ही दिनों में दीवारें हिलने लगती हैं। स्वभाव प्रवल होता है और हज़ारों प्रकार की ख़रा-वियां पदा होने लग जाती हैं। यह वैदिक धर्म की विशेष पूर्णता है कि इस में सांसारिक जीवन की सफल बनाने का पूर्ण उपदेश पाया जाता है। इस लिये वैशेषिक दर्शन के आरम्भ में ही धर्म का स्वरूप बतलाते हुए कणाद मुनि कहते हैं 'यतोऽम्युदय निःश्रेयससिद्धिः संधर्भः' अर्थात्, धर्म उन विचारों तथा ब्राचारों का नाम है, जिनके द्वारा यहां पूरी सफलता और पीझे मोच लाभ होता है। श्रतः शारीरिक, मान-सिक, आत्मिक, सामाजिक—सभी प्रकार की एक साथ उन्नति

करते जाना ही धर्म-परायणता है । संसार मिथ्या नहीं; श्रतः इस जीवन को परीज्ञा-भूमि जान कर सब प्रकार के पापों का बल पूर्वक सामना करना चाहिए।

मा०-क्या यह वैदिक धर्म इसी रूप में आज भी पाया जाता है?

महा०-कुछ बातों में। पर प्रतिदिन कम होरहा है। पूर्वोक्त भावों को ही लेकर ब्रार्य-जाति ने शौच तथा व्यायाम के नियमों को धर्म का झांग बना रखा था। अब तक आर्य देवियों और पुरुषों में प्रातः उठना, बाहर जंगल में जाना, नदी-तट पर या भ्रौर कहीं ग्रुद्ध वायु का सेवन करना, दांत साफ करना श्रौर स्नान करना पाया जाता है। भ्राज की पठित-मंडली में इन बातों का प्रचार कम होता चला जा रहा है। जब तक यह बात धर्म-भाव से की जाती रहीं, जाति की हड़ी पक्की रही। छाजकल तो बाहिर चमक है, अन्दर अन्धेरी रात है। ब्रालस्य श्रौर प्रमाद प्रधान हैं। प्रत्येक चातकी बाल की खाल उतारना हमारे श्रन्यथा नीरस जीवन का जीवन-रस बन रहा है। पर, कहने श्रौर करने के बीच में पहाड़ खड़ा है। यही कारण है कि पहिले से वैद्य और डाक्टर भव अधिक हैं और रोग भी अधिक होता जा रहा है। श्रव लोग मज़े से रातों जागते और गन्द बला खाते पीते हैं। जब तक जेब में पैसों की टंकार है, द्वार पर डाक्टर साहिव सदा तय्यार है। वाज़ार में चिकनी चुपड़ी चीज़ों की भरमार है झौर इम मूर्ख, जिह्ना के स्वाद के लिए खाने पर लाचार हैं। मुर्खता की भी कोई अवधि नहीं। कुछ

लोग ऐसे भी हैं, जो व्यायाम श्रादि द्वारा भी हिंसा-पाप का होना मानते हैं। परन्तु ये श्रवेदिक भाव हैं। वेद तो सभी को स्वस्थ ही देखना चाहता है।

पतअलि मुनि श्रपने योग-शास्त्र में रोग, श्रालस्य तथा श्रन्य श्रस्थिरता श्रादि दोषों को श्रात्म-दर्शन में बाधक मानते हैं \*। श्रतः यह भी मृखिता श्रौर भ्रम ही समभो कि शरीर को दुर्धल रख कर ही श्रात्मिक श्रानन्द मिलता है। इस प्रकार के बिचारों को रोक देना चाहिये, क्योंकि जगत में पुग्य के स्थान पर पाप, उपकार के स्थान पर श्रत्याचार बढ़ता है।

वस्तु०-महाराज, यदि ऐसी ही बात है, तो यह उजटा ज्ञान चल कैसे पड़ा। क्या वेद में यह भाव नहीं पाये जाते ?

महा०-भोले, प्रश्न सदा यह करना चाहिये कि ज्ञान कैसे होता है? अज्ञान, मिथ्या भ्रम तथा उलटी बातें तो उस ज्ञान के ठींक न सभक्तने से किसी समय भी प्रचलित होसकती हैं। तुम्हारा दूसरा प्रश्न ही अब सामने हैं। चेद में निराशावाद, दुःखवाद, मिथ्यावाद, उदासीनता-बाद आदि अनेक नामों वाली, इस ऊपर वर्णन की हुई वीमारी का कोई मृल नहीं है। वेद तो जीवन को संग्राम-भूमि बतला कर शक्ति-सम्पन्न होकर वीरता के जौहर दिखाने का ही उपदेश करता है। लो सुनो, इस बात की पृष्टि के लिए थोड़े से मन्त्रों का अर्थ आज आप को समकाता हूं।

क्याधिस्त्यान संशयप्रमादालस्याविरित भ्रान्तिदर्शनालक्धभूमिकत्वानव स्थितत्वानि चित्तविक्षेपास्तेऽन्तरायाः । दुःखदौर्मनस्यागमेजयत्वश्वासप्रश्वासा
 विक्षेपसहभुवः ॥ समाधिपाद सूत्र ३० । ३१ ॥

\*(१) स नो वाजाय श्रवस इषे च राये घेहि द्युमत इन्द्र विप्रान् । भरद्वाजे नृयत इन्द्र स्र्रीन् दिवि च स्मैंधि पार्ये न इन्द्र ॥ ३३ ॥

ऋग्० ६। १७। १४॥

(इन्द्र) पेश्वर्य के स्वामिन प्रभो (नः) हमारे मध्य में (युमतः) विद्या से प्रकाशित (विप्रान्) विद्वानों को (धेहि) स्थापित करो, ताकि हम (वाजाय) वल (श्रवसे) यश (इवे) अन्नादि (राये) धन सम्पत्ति को पा सकें, (भरद्वाजे) वल को धारण करनेवाले (भरद्वाज) के निमित्त से (नृवतः) नरों से युक्त (सूरीन) प्रतिभा शालियों को (धेहि) धारण करो। (पार्ये) पार करने योग्य (दिवि) प्रकाशमय जीवन के लिए (च) भी (नः) हमारा (एधिस्म) सहारा यनो॥

यह प्रत्येक समाज के विद्या से युक्त नेता ही होते हैं, जिन की सहायता से सर्व साधारण, धन, पेश्वर्थ्य, स्वास्थ्य आदि इच्ड्रा करने के योग्य पदार्थों को प्राप्त कर सकते हैं। वेद उपदेश करता है कि इन वस्तुओं का धारण करना तुम्हारा धर्म है।

† उषा अप स्वसुस्तमः सं वर्त्तयति वर्तनिं सुजातता। अया वाजं देवहितं सनेम मदेम शतहिमाः सुवीराः ॥३४॥ श्रथर्व० १६। १२। १॥

भरद्वाजो बाईस्पत्य ऋषिः, इन्द्रो देवता, निचृत् त्रिप्टुप् छन्दः ।

<sup>†</sup> ऋषि ब्रह्मन्, देवता सौम्यम्, छन्दः त्रिप्टुप्।

(उपाः) प्रातः की जाली (स्थसुः) बहिन रात्रि के (तमः) श्रन्धकार की (श्रप) दूर कर के (वर्त्तनिम्) संसार-मार्ग को (सुजातता) श्रपनी ज्योति से (सं वर्त्तयति) भर देती है। (श्रया) इस के द्वारा (देवहितम्) विद्वानों द्वारा धारण किये हुए (वाजम) बल को (सनेम) प्राप्त हों, (सुवीराः) श्रन्दे वीरों से युक्त हो कर (शतहिमाः) सौ वर्ष तक (मदेम) श्रानन्द करते रहें॥

वस्तुतः इन उपदेशों के ही प्रभाव से आयों के यहां ब्राह्म-मुहुर्त्त में उठना धर्म माना गया है । विद्या और बल दोनों ही अभीष्ट वार्ते हैं। प्रातः उठने वाला दोनों सिद्ध करता है।

\*(३) मित्रः पृथिच्योदकामत् तां पुरं प्र णयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छत् ॥३५॥ अथर्व० १६। १६। १॥

† ( मित्रः ) मित्र ( पृथिव्या ) पृथिवी के द्वारा उन्नत होता है। (ताम) उस प्रसिद्ध शरीररूपी (पुरम्) नगरी को (बः) तुम्हारे लिए (प्रण्यामि) तय्यार करता हूँ (ताम्) उस में (न्नाविशत) पृर्ण हो जाओ (ताम) उस में (प्र-विशत) प्रवेश करो (सा) वह (बः) तुम्हें (शर्म) शान्ति (च) ग्रोर (वर्म) रत्ना की (यच्छतु) दिलाने वाली हो॥

<sup>\*</sup> अथवां ऋषिः, मित्रो देवता, छन्दः भूरिग् बृहती (?) गद्य रचना की प्रधानता है।

<sup>ं</sup> मित्र से साधारण ताल्पये सूर्य का होता है। सायण यहां अप्नि अर्थ करता है। कारण कि, सूर्य का आगे पृथक् वर्णन है। अप्नि का पृथिवी पर

इस मन्त्र के साथ सक्त का आरंभ होता है। उसे अब आप के सम्मुख कहुंगा। इस में बतलाया है कि प्रभु ने इस शरीर-रूपी नगरी को हमें प्रदान किया है। इस नगरी के में ठीक प्रकार से हमें रहना चाहिये इसे ठीक तरह से योग्य साधन बना कर हम आत्मिक शान्ति भी प्राप्त कर सकते हैं और पाप तथा रोग आदि से सुरद्गित भी रह सकते हैं।

† वायुरन्तिरिक्षेणोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३६॥ पूर्व स्कम् ॥२॥

(वायुः) वायु (अन्तरित्तेण) अन्तरित्तके द्वारा (उदकामत्) उन्नत होता है। शेष पूर्व वत्॥

अन्तरित्त वायु का निवास-स्थान है, जैसे शरीर हमारा है। इस की अवहेलना करके हम अपनी उन्नति ही रोकते हैं। अतः इसे अपनी लद्यपूर्ति में साधन बनाना चाहिये।

अधिष्टान है और आगे अलग वर्णन भी नहीं। पर मित्र से उदय होने वाले सूर्य का वर्णन हो सकता है। पृथिवी की गति से ही वह उसत होता हुआ प्रतीत होता है।

<sup>\*</sup> वेद में कई स्थानों पर शरीर को पुरी कह कर वर्णन किया है। नमूने के लिये देखों अ॰ १, उच्छवास १, मंत्र ४॥

<sup>ं</sup> ऋषि आदि पूर्व मंत्र की तरह सूक्त की समाप्ति तक चलेंगे । यहां वायु देवता समझना चाहिए। अगले मंत्रों में जिस २ पदार्थ का मुख्य उदा-हरणरूप से संकेत हो, उसे ही उस २ मंत्र का देवता समझो।

(५) सूर्यो दिवोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविश्वत तां प्रविश्वत सा वः शर्म च वर्म च यच्छत् ।।३७।। ॥—३॥

( सूर्य: ) सूर्थ ( दिवा ) चुलोक के साथ, इत्यादि पूर्ववत्॥

(६) चन्द्रमा नक्षत्रैरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३८॥ ॥—४॥

(चन्द्रमाः) चान्द (नत्तत्रैः) नत्तत्रों के साथ, इत्यादि पूर्ववत्॥

(७) सोम ओषधीभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३९॥ ॥—४॥

् (सोमः)सोम (श्रोपधीभिः)श्रोपधिश्रों के साथ, इत्यादि पूर्ववत्॥

- (८) यज्ञो दक्षिणाभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविश्वत तां प्रविश्वत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४०॥ ॥—ई॥
- (यहः) श्राग्निहोत्र से लेकर श्रश्वमेध पर्य्यन्त (दक्तिणाभिः) दक्तिणाश्रों से ही (उदकामत) सफल होता है, इत्यादि पूर्ववत्॥
- (९) समुद्रो नदीभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविश्वत तां प्रविश्वत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४१॥

(समुद्रः)समुद्र (नदीभिः)निदयों के द्वारा ही (उदकामत्) उन्नत होता है इत्यादि॥ (१) ब्रह्म ब्रह्मचारिभिरुद्रक्रामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४२॥

( ब्रह्म ) वेद तथा ईश्वर ( ब्रह्मचारिभिः ) वेद-परायण ब्रह्म-चारियों द्वारा ही ( उदक्रामत् ) विख्यात होता है । पूर्ववत् ॥

(११) इन्द्रो वीर्व्ये ३णोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४३॥

(इन्द्रः) पेश्वर्य्य शाली राजादि (वीर्य्येण) वीर्य्य वल से ही (उदकामत्) उन्नति को प्राप्त होता है। शेष पूर्ववत ॥

(१२) देवा अमृतेनोदक्रामंस्तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४४॥

11--- to 11

(देवाः) विद्वान ( श्रमृतेन ) श्रमृत-पद द्वारा ही पूर्ण उन्नत होते हैं। श्रेष पूर्ववत्॥

( १३) \* प्रजापतिः प्रजाभिरुदकामत् तां पुरं प्रण-यामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छत् ॥ ४५ ॥ अथर्व०१६। १६। १६॥

<sup>\*</sup> इन ग्यारह मन्त्रों के अर्थ पर विचार करने से हमारे शारीरिक जीवन का महत्त्व हमारे सामने प्रकट होता है। तीन सम्बन्धों में हमारा शरीर हमारे साथ जुड़ा हुआ है। १—हम इस के अन्दर रह कर कर्म का भोग करते हैं।

( प्रजापतिः ) प्रजापति ( प्रजाभिः ) प्रजाओं से ही ( उदका-मत् ) बलवान होता है, इत्यादि पूर्ववत् ॥ ४४ ॥

⊕(१३) इदं बचीं अग्निना दत्तमागन् भर्गी यशः
सह ओजो वयो बलम्। त्रयास्त्रंशद् यानि च वीर्व्याणि
तान्यग्निः प्रददातु मे ॥४६॥ अथर्व०१६। ३७।१॥

( इदं ) यह ( वर्चः ) † चमक ( श्रक्षिना ) चमक वाले प्रभु

जिस तरह अमि, बायु और सूर्य क्रम से पृथिबी, अन्ति श्वित तथा शुलोक में ठीक प्रतिष्ठित होते हुए ही अपने २ कार्य को करते हैं, उसी तरह हमें भी यल करना चाहिये कि हम भी अपने शरीर के अन्दर सुप्रतिष्ठित हों। २ चन्द्रमा नक्षयों के बिना और सोम ओषधियों के बिना शोभा नहीं देते। उनका गौरव उन के साथ ही हैं। इसी तरह हमारा और हमारे शरीर का विशेष समय के लिए मेल हैं। यदि हम गन्दे रहेंगे, दुबंल, पतले, पीले शरीर बाले होंगे, तो हमारी मूर्खता ही टपक रही होगी। ३ चश्च की महिमा दक्षिणा में हैं। इस के बिना वह सफल नहीं समझा जाता। नदियों के निरन्तर बहते रहने से ही समुद्र की गंभीरता का यश स्थिर रहता है। बतों और तपों को करने बाले महिम द्रियानन्द जैसे ब्रह्मचारियों के ही प्रताप से यद का उद्धार, होता है। निःसस्च, व्यभिचारी राजा बीरता से शून्य हो जाता है। उस के नौकर उस पर शासन करने लग जाते हैं। इसी प्रकार आत्मा की महिमा उद्देश-पूर्ति तथा सिद्धि तब हो ठीक २ हो सकती है, जब वह पूर्ण-चित्त से युक्त होकर शारीरिक-जीवन की नींव को गहरा खोद कर उस में व्यायाम आदि द्वारा खूव कुटाई करे।

\* अथवां ऋषि, अग्नि देवता और त्रिप्टुप् छन्दः । इस स्क में चार मनत्र

हैं। छन्द में पूरी समता नहीं है।

† ब्रिफ्थि के आगे कदाचित् 'वचः' पाठ था। क्योंकि वह word=शब्द, अर्थ करता है।

द्वारा (दत्तम्) प्रदान की हुई (ब्रागन्) मुक्ते प्राप्त होरही है। इस के साथ (भर्गः) उज्ज्वलता (यशः) यश (सहः) प्रभाव (ब्रोजः) कान्ति (वयः) यौवन (वलम्) वल भी प्राप्त होरहे हैं। लोक तथा शास्त्र में प्रसिद्ध (यानि) जो (च) ब्रोर (वयस्त्रि-शत्) क तंतीस (वीर्य्याणि) शक्तियां हैं (तानि) उन्हें (ब्राग्निः) प्रमु (मे) मुक्ते (प्रददातु) प्रदान करे॥ ४६॥

इस सक्त में कितने स्पष्ट प्रकार से मनुष्य को उपदेश मिल रहा है । तॅतीस तरह के वलों के संकेत का तात्पर्य श्रंसंख्यात गुगा हैं, जो मनुष्य यह करने से उपार्जन कर सकता है। प्राचीन चैदिक ऋषियों ने ब्रह्माग्ड को तीन लोकों में बांट दिया है। पृंथिवी अर्थात् लोगों के निवास करने योग्य लोक, जहां ब्राग्नि द्वारा विशेष कार्य सिद्ध किये जाते हैं। चु-लोक; अर्थात श्रक्तिमय लोक, जहां प्रकाश ही प्रकाश है, जिस के सहारे दूसरे लोकों का भी पालन होता है श्रोर जहां सूर्य ( हमारे लिए ) मुख्य है। तीसरा बीच का लोक (Interstellar region), जिस में वायु मुख्य रूप से विचरता, प्रकाश की रश्मियां, अपना जाल विकातीं और मेघ तथा विजली का खेल होता है। इन तीन लोकों के सार रूप तीन गुण हैं, १--धारणात्मिक २--तेज-ब्रात्मिक ३--गति-श्रात्मिक। हुमें प्रभु ने पांच ज्ञानेन्द्रिय श्रौर पांच कर्मेन्द्रिय श्रौर ग्यारहवां मन दिया है। इन ग्यारह के द्वारा ही प्रत्येक श्रात्मा का पूर्व-उक्त

श्रिफिथ इसका 'तीनसौ' अर्थ करता है। पाठ तो स्पष्ट है। कारण उसे ही पता होगा कि ऐसा अर्थ क्यों करता है।

तीन लोकों से सम्बन्ध बना हुआ है। सम्बन्ध का स्वाभाविक परिणाम परस्पर प्रभाव होना चाहिए। अतः इन तीन प्रकार के गुणों से हमारी यह ग्यारह शक्तियां युक्त होकर परस्पर अदल बदल से असंख्य, अवर्णनीय बलों को पैदा कर सकती हैं। वेद बतलाता है कि मनुष्य कहां तक बद सकता है, यह नहीं पृत्रना चाहिए। जो पूर्व कमें के फल-रूप तेज और बल हमें अब प्राप्त हैं, उनको बदाने के लिए ही सर्व प्रकार से परिश्रम करना चाहिए। सारा संसार एक बड़ा शक्ति-गृह (Power-house) है। यदि हमारी उक्त रीति से इस के तीन मुख्य केन्द्रों से ग्यारह प्रकार से सम्बन्ध (Connection) जुड़ जावे, तो बस फिर सब सिद्धियां स्वयं ही हमारे पांच चृमने के लिए तरपर होंगी।

(१५) वर्च आ धेहि मे तन्यां सह ओजो वयो वलम् ।

इन्द्रियाय त्वा कर्मणे वीर्याय प्रति गृह्णामि शतशारदाया। १९०। ॥—२॥

हे प्रभो, \* ( मे ) मेरे (तन्वाम् ) शरीर में ( वर्चः ) चमक ( सहः ) प्रभाव ( ख्रोजः ) कान्ति ( वयः ) यौवन ( वलम् ) वल को ( ख्रा घेहि ) स्थापित करो । (त्वा) तुम्के (प्रति गृहामि) धारण

<sup>\*</sup> पश्चिमी भाष्यकारों के विचार में यह प्रार्थना एक कड़े से है, जिसे हाथ में लेकर यह मन्त्र पड़े जा रहे हैं। उन्हें स्मरण करना चाहिए कि उन के अपने प्रकट किए हुए विचारों के अनुसार भी विनियोग बहुत पीछे के हैं। मन्त्रों के राव्हों को देख कर पीछे कर्म काण्ड में उन का विस्तृत सम्बन्ध जोड़ा गया होगा। सारे सुक्त का देवता अग्नि है, तो सम्बोधन भी उसी ते है।

करता हूं, ताकि (इन्द्रियाय) इन्द्रियों की शक्ति बढ़कर (शतशार-दाय) सौ वर्ष पर्यन्त (वीर्याय) मेरा बल थ्रौर (कर्मणे) कर्म विस्तृत होता चला जावे।

कर्म करना ही सब बल को ठीक श्रन्त होना चाहिए । बलवान होकर श्रालस्य करना मनुष्यत्व से गिरना है।

(१६) ऊर्जे त्वा बलाय त्वौजसे सहसे त्वा । अभि भृयाय त्वा राष्ट्रभृत्याय पर्यूहामि शतशारदाय ॥४८॥ ।

हे प्रभो ! (त्वा ) तुक्रे (परि-ऊहािम ) सर्व प्रकार से धारण करता हूं, तािक (ऊर्जे ) श्रन्न श्रादि (बलाय) बल (श्रोजसे ) श्रोज (सहसे ) प्रभाव (श्रीभ-भूयाय) श्रिधिकार (राष्ट्रभृत्याय) राष्ट्र के पालन करने की शक्ति (शतशारदाय) सौ वर्ष पर्यन्त मुक्ते पात होते रहें।

(१७) ऋतुभ्यष्ट्वार्तवेभ्यो माद्भ्यः संवत्सरेभ्यः । धात्रे विधात्रे समृधे भृतस्य पतये यजे॥४९॥श्रय्यवै०१६।३०।४

हे श्रग्नि-स्वरूप प्रभो, (त्वा) तुमे ॥ (यजे) पूजता हूं, ताकि (ऋतुभ्यः) सब ऋतुश्रों में ( श्रातंबेभ्यः ) उनमें होने वाले पदार्थों में ( माद्भ्यः ) मासों श्रोर ( संवत्सरेभ्यः ) वर्षों में (धात्रे ) मेरी धारण करने की तथा (विधात्रे) कलो कौशल की शक्ति (समृषे)

<sup>\* &#</sup>x27;तुझ' से कोई कड़ा आदि अर्थ छेने से ही पश्चिमी विद्वानों को सींच तान करनी पड़ी है। प्रिफिथ 'गले से बांधता हूं' यह अर्थ बना रहा है। द्विटने भी बड़ी गड़बड़ में है। 'माद्भ्यः' का अर्थ दोनों 'प्रकाश' करते हैं। इन बातों के कारण अर्थ तो कोई रहता नहीं, येद कदाचित यच जावे?

पेश्वर्य पैदा करने वाली तथा (भृतस्य) सब प्राणि-वर्ग का (पतये) पालन करने वाली शक्ति बनी रहे।

सार ऋतु हमारे स्वास्थ्य के रक्तक हों। हमारी भिन्न २ शक्तियों का पूरा विकास होता रहे, ताकि हम सब की रक्ता कर सकें।

(१८) #अयुत्तोऽहमयुतो म आत्माऽयुतं मे चक्षुरयुतं मे श्रोत्रमयुतो मे प्राणोऽयुत्तो मेऽपानोऽयुतो मे व्यानो-ऽयुतोऽहं सर्वः ॥ ५०॥ श्रथर्व० १६। ११॥

(श्रह्म) में (श्रयुतः) सम्पूर्ण हूं।(मे) मेरा (श्रातमा) (श्रयुतः) सम्पूर्ण है।(मे) मेरी (चत्तुः) श्रांख (श्रयुतम्) सम्पूर्ण है।(मे) मेरे (श्रोत्रम्) कान (श्रयुतम्) सम्पूर्ण है।(मे) मेरा (श्राणः) प्राण (श्रयुतः) सम्पूर्ण है।(मे) मेरा (श्रपानः) श्रपान (श्रयुतः) ठीक है।(मे) मेरा (व्यानः) सारे शरीर में जीवन देने वाला वायु (श्रयुतः) ठीक है। (श्रहं) में (सर्वः) सारा (श्रयुतः) ठीक हं।

जब कोई काम द्वाथ में लिया जावे, इन भावों से मन को भर कर ही उसे करना चाहिए। वेद पूर्णता पैदा कराना चाहता है। शरीर के सारे श्रंग ठीक हों, मन ठीक हों, शास ठीक हों, श्रातमा ठीक हों, देह को मिथ्या मत समको।

(१९) † सायं सायं गृहपतिनीं अग्निः प्रातः प्रातः

<sup>\*</sup> ब्रह्मन् ऋषि, आत्मा देवता, छन्दः ब्राह्मी अनुष्टुभ् ।

<sup>ं</sup> भृगु ऋषि, अभि देवता, त्रिष्टुप् छन्दः।

सौमनसस्य दाता । वसोर्वसोर्तसुदान एधि वयं त्वेन्धाना-स्तन्वं पुषेम ॥ ५१ ॥ अथर्व० १६ । ४४ । ३॥

(सार्य सायम्) प्रति सायं-काल (ग्राग्नः) (नः) हमारे (ग्रहपतिः) घरों का स्वामी श्रौर (प्रातः-प्रातः) प्रति प्रातःकाल (सौमनसस्य) सुख युक्त मन का (दाता) है। हे भगवन्! (वसोः वसोः) सब प्रकार की सम्पत्ति के तुम (वसुदानः) पेश्वर्य-प्रद (एघि) वनो (वयम्) हम (त्या) तेरी (इन्धानाः) प्रता करते हुए (तन्यम्) श्रपने शरीर श्रादि को (पुषेम) पुष्ट करें॥ ४८॥

(२०) † प्रातःप्रातर्गृहपतिर्नो अग्नः सायं-सायं सौमनसस्य दाता । वसोर्वसोर्वसुदान एधीन्धानास्त्वा शतं हिमा ऋषेम ॥ ५२ ॥ ॥—४॥

(प्रातः प्रातः) हर प्रातः (ग्राग्नः) प्रकाशक प्रभु (नः) हमारे (गृहपतिः) घरों का रत्तक है। (सायं सायम्) हर सायं को (सौमनसस्य) सुख-युक्त मन का (दाता) है। (वसोः-वसोः) सब धनों के (वसुदानः) पेश्वर्य-प्रद (पिध) बनो। (त्वा) तुमें (इन्धानाः) श्रापने कर्मी से चमकाते हुए (शतं हिमाः) सौ वर्ष पर्यन्त (अधेम) बढ़ते रहें॥ ४६॥

<sup>\*</sup> प्रश्रु—भक्ति को हृदय-वेदी में प्रदीस करते हुए, उस के प्रक.श से हम अपनी ब्याधियों को दूर करें। मूल में भावार्ध दिया है।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

\*(२१) अपश्चा दग्धान्तस्य भृयासम् । अन्नादायान्नपतये रुद्राय नमो अग्नये ॥ ५३॥—४॥

ं (दग्धान्नस्य) पके हुए तथ्यार अन्न के सम्बन्ध में (अपश्चा) में पीछे रहने वाला न (भ्यासम्) चनुं (अन्नादाय) अन्न के भक्तण करने वाले (अन्न-पतये) अन्न के स्वामी (स्ट्राय) † स्ट्र (अग्नये) अग्नि के लिए (नमः) नमस्कार हो ॥ ४॥

परमात्मा दिन रात हमारी सहायता करते रहते हैं। कौन सा आनन्द है जिस के लिए उन्हों ने सामग्री उत्पन्न नहीं कर रक्की। प्रश्न होता है कि फिर क्यों हमें दुःख रहता है? वेद का इस विषय में यही उपदेश सार है कि अपने आप को पुष्ट करो। रोगी को क्या पता कि भूख लगने पर सुखी मक्की की रोटी में भी क्या स्वाद होता है? इस लिए उन नियमों पर आचरण करो, जिन के पालन से तुम्हारा बल बढ़े और अन्न पचाने की शक्ति उन्नत हो। निर्वलता पाप है। अपनी मुखता के कारण रोगी रहने वालों के प्रति सारी सुख-सामग्री पदा करने वाला, प्रभु स्द्र-स्व धारण करता है। अतः यदि चाहते हो कि न दुःख

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्। मन्त्र की समाप्ति यहीं है, या आगे कुछ और शब्द इसी में गिनने हैं, इस में सन्देह हैं।

<sup>ं</sup> रुद्ध अग्नि का ही विशेषण है। यह किसी भिन्न देवता का नाम नहीं। एक प्रभु के ही अलग २ गुणों और स्वरूपों के आधार पर अलग २ नाम हैं। इन का परस्पर विशेषण बनना आर्य सिद्धान्त की पुष्टि करना है।

देखना पड़े श्रौर न श्रपने मन्द देव पर रोना पड़े, तो शारीरिक नींव को पका करो ॥

(२२)<sup>†</sup> वाङ् म आसन्नसोः प्राणश्रष्ठरक्ष्णोः श्रोत्रं कर्णयोः । अपिताः केशा अशोणा दन्ता वहु वाह्वोर्वेलम् ॥ ५४॥ श्रथर्व०॥ १६॥ ६०॥ १॥

(मे) मेरे (आसन्) मुख में (वाक्) वाणी ठीक हो, (नसोः) नासों में (प्राणः) प्राण, (श्रद्यणेः) नेत्रों में (चच्छः) दृष्टिं, (कर्णयोः) कानों में (श्रांत्रम्) सुनने की शक्ति हो, (केशाः) वाल (श्रपिलताः) सुफेद न हों, (दन्ताः) दान्त (श्रशोणाः) नित्य रुधिर बहते रहने, मसङ्गें की खराबी के कारण, लाल न हों, (बाह्लोः) भुजाश्रों में (बहु) बहुत (बलम्) बल हों।

(२३) ई ऊर्वोरोजो जङ्घयोर्जवः पादयोः प्रतिष्ठा-ऽरिष्टानि मे सर्वात्मानिभृष्टः ॥ ५५ ॥ अथर्व० १६।६०।२॥

<sup>\*</sup> चिरकाल से हिन्दुओं के अन्दर यह नींव कची हो रही है। प्रतिदिन प्रत्येक नगर में यक्ष्मा (Pthisis) आदि रोगों से हम मर रहे हैं। वस्तुतः हमें खाना नहीं आता। इस विषय की ओर जाति के नेताओं को पूरा भ्यान देना चाहिए। और सब बातें अभी इस के पीछे कर देनी चाहियें।

<sup>†</sup> ब्रह्मन् ऋषि, बागादि देवता, पथ्या बृहती छन्दः।

<sup>‡</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् । छन्दः ककुम्मती पौरुष्णिग् । अवसान का चिन्ह प्रतिष्टा से पूर्व छपा हुआ है । परन्तु दूसरों ने इसे ठीक नहीं समझा । विस्तार के लिए देखो ह्विटने का भाष्य और वहां उस का टिप्पण ।

(ऊर्चोः) रानों में (ब्रोजः) बल हो, (जङ्घयोः) जांघों में (जजः) वेग से युक्त चाल हो, (पादयोः) परों में (प्रतिष्ठा) श्रपने भार पर खड़े होने की शिक्त हो, (मे) मेरे (सर्वा) सब द्यंग (ब्रिरिष्टानि) स्वस्थ हों, (ब्रात्मा) (ब्रिनिभृष्टः) सड़ा हुद्या न हो।

(२४) \* चक्षुः श्रोत्रं यशो अस्मासु घेहात्रं रेतो लोहितमुदरम् ॥ ५६॥ श्रथर्च ११। ४। २४॥

हे ब्रह्मन ( ब्रस्मासु ) हमारी जाति में ( चत्तुः ) देखने ब्रौर (श्रोत्रम्) सुनने की शक्ति को ( यशः ) यश को (ब्राव्रम्) ब्रान्न को (धेहि ) बढ़ाओं (रेतः) बीर्य (लोहितम्) लहू (उदरम्) पाचन- शक्ति को भी।

इस प्रकार इन मन्त्रों को समभते हुए तुम्हें विश्वास होगया होगा कि घेद जिस जीवनको हमारे में देखना चाहता है, वह हम से कितना दूर हो चुका है।

मा०-महाराज ! यह क्यों दूर हुआ ?

सत्य०-द्यारे, कितनी बार तो सुन चुके हो, निराशावादी बौद्ध धर्म तथा नवीन वेदान्त के प्रचार ने ही यह सारी मिट्टी खराय की है।

मा०-भाई, तुम क्रोध न करो। में भी इस बात को समभता तो था। पर, महात्मा जी के मुख से उत्तर सुनकर अपनी पहिली मूर्खता को स्मरण करता हुआ कुछ पश्चात्ताप करना चाहताथा। अच्छा, अब नहीं रोका करंगा।

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषि, ब्रह्मचारी देवता, आर्ची उष्णिक् छन्दः।

महा०-सत्यकाम, बेटा ! तुम इस बेचारे को वृथा क्यों लताड़ ते हो। नहीं, मायाराम, जो तुम्हें या और भी किसी को कभी पृद्धना हुआ करे, निःशंक होकर कह दिया करो। प्रियवर्ग, में आप से कह रहा था कि वेद के अन्दर जितना भी जाकर देखें, उत्साह से पूर्ण जीवन का ही चित्र दिखाई देता है। हम ने संसार में आनन्द से युक्त हो कर मोर्च की तथ्यारी करनी है। इसी सम्बन्ध में थोड़े से मन्त्र और भी सुनाता हूं॥

† ( श्रश्विना ) हे दिख्य वैद्यों, ( श्रस्मे ) हमारी ( वाचम् ) वाणी को ( श्रप्रस्थतीम् ) कर्म से युक्त ( कृतम् ) कर दो, ( दस्ना ) हे पाप दूर करने वालों ( वृषणा ) सुख वरसाने वालों, ( नः ) हमें ( मनीषाम् ) तीत्र वुद्धि ( कृतम् ) दो, ( श्रद्धत्ये ) जुए से रहित ( श्रवसे ) रक्ता के लिए ( वाम् ) तुम्हें ( निह्नये ) बुलाता हूं ! ( वाजसातों ) संग्राम श्रादि वल की प्राप्ति के श्रवसर पर ( नः ) हमारी ( वृध्ये ) उन्नति में श्राप निमित्त ( भवतम् ) हों ॥ ४४ ॥

कुत्स आंगिरस ऋषि, अश्विनौ देवता, विराद त्रिष्टुष् छन्दः ।

<sup>ां</sup> वेद में दो अश्वियों का अनेक स्थलों पर वर्णन मिलता है। रोगों को दूर करना उनका मुख्य गुण बताया है। भौतिक जगत् में सायं प्रातः के समय की शक्तियां, और राष्ट्र में उत्तम वैद्य और शब्य-चिकित्सक का ब्रह्ण करके यह अर्थ किये हैं।

\* (५६) द्युभिरक्तुभिः परि पातमस्मानरिष्टेभिरश्विना सौभगेभिः । तत्रो मित्रो वरुणो मामहन्तामदितिः सिन्धुः पृथिवी उत द्यौः ॥ ५८ ॥ ऋगु०१ । ११२ । २४॥

( श्रश्विना ) हे श्रश्वियो, ( श्रस्मात ) हमें ( द्युभिः ) दिन तथा ( श्रवतुभिः ) रात्रि में ( श्रारिष्टेभिः ) रोग-रहित (सौभगेभिः ) पेश्वर्यो द्वारा ( परिपातम ) सब तरह से सुरत्तित बनाओ, ( नः ) हमारे ( तत् ) उस श्रभीष्ट को ( मित्रः ) मित्र ( वरुणः ) वरुण् ( श्रदितिः ) श्रदिति ( सिन्धुः ) सिन्धु ( पृथिवी ) ( उत ) श्रौर ( द्यौः ) द्यु-लोक ( मामहन्ताम् ) बहार्वे । ॥

\* ऋषि आदि पूर्ववत्। छन्दः त्रिप्टुप्।

† यह भिन्न २ शक्तियां हैं जिन के अन्दर प्रभु की महिमा का विस्तार हो रहा है। दूसरे शब्दों में प्रभु के भिन्न २ गुणों को अलग २ वर्णन किया गया है। जिन भौतिक पदार्थों में इन गुणों का प्रकाश हो रहा है, उन को भी देवता कहते हैं। 'मित्र' स्नेह करने बाले प्रभु के इस गुण-देवता का नाम है। जगत में सूर्य के अन्दर यह भाव पाया जाता है। अतः भौतिक मित्र में आध्यात्मिक मित्र को देखना है।

जब हम कहते हैं कि मित्र आदि हमें बल दें, तो यह तास्पर्य होता है कि उन भौतिक चिह्नों से प्रकट होने वाला, उन पदार्थों के प्रकाश आदि गुणों का मूल-स्रोत, उन अनेक नामों का एक-रूप होता हुआ अनेक रूपों में विचरने वाला भगवान् ही हमें बल देवे । वरुण अस्त होने वाले, सारे पश्चिम में सुनहरी रंग को फेलाने वाली, स्पर्य में प्रकट होती हुई विभृति का नाम है। यही वैदिक देवता-बाद का संक्षेप से वर्णन है।

हमारे वचन में शक्ति तय ही स्थिर रहेगी, जब उस के अनुसार कर्म ठीक होगा और उस की तह में मनन-शीलता से भूषित बुद्धि की शक्ति होगी। यही महापुरुषों का लक्त्या है कि उन का मन, वचन और कर्म एक रेखा पर ही रहा करते हैं। बल हो, हम रक्ता करें और करावें, बढ़ें और वढ़ावें, पर ज़्य का बुरा स्वभाव न होना चाहिए।

जुआ आलस्यका मृल है और आलस्य पापका मृल है। पाप नाश कर देता है। सोमनाथ के मन्दिर में पुजारियों ने देवता से जुआ ही खेलना चाहा था, जब महमूद ने दूसरे प्रकार से यही उपदेश किया। हमें पुरुपार्थी वन कर सब शक्तियों को पैदा करने में सब की सहायता लेनी चाहिये। हमें पेश्वर्य चाहिये। पर, वह स्वास्थ्य के विगाड़ने वाला न हो। गद्दी पर बैठ २ कर पेट मोटा करना और वात है और उपयोगी, सफल, पेश्वर्यवान होना और वात है। इस स्वास्थ्य-लाभ तथा स्थिर-वृत्ति के उत्पन्न करने में प्रभु की सारी शक्तियां अपने स्वरूप तथा व्यापार से उपदेश करती हैं। सूर्य्य और चन्द्र, आकाश और समुद्र, पृथिवी और चौ-सब अपने २ नियम के पालन करने में अंटल हैं। उन में प्री शान्ति का जीवन है। क्या मनुष्य ही

\* (५६) अग्नेरिन्द्रस्य सोमस्य देवानामृतिभिर्वयम् । अरिष्यन्तः सचेमह्यभि ष्याम पृतन्यतः ॥ ऋग० रान्धः॥

<sup>\*</sup> गृत्समद ऋषिः, अग्निर्देवता, निचृदनुष्टुष् छन्दः ।

(श्रग्नेः) अग्नि (इन्द्रस्य) इन्द्र (सोमस्य) सोम तथा (देवानाम) दूसरी प्रभु की महिम-मयी शक्तियों की (ऊतिभिः) रक्ता तथा सहायता से (श्रारिप्यन्तः) रोगादि से मुक्त होते हुए (वयम्) हम (सचेमहि) मिले रहें श्र और (पृतन्यतः) जो हम पर चढ़ाई करने वाले रोग श्रथवा शत्रु श्रादि हैं, उन्हें (श्राभिष्याम) द्वा सकें॥

† (२७) मधुमतीरोषधीद्यांव आपो मधुमन्नो भव-त्वन्तरिक्षम् । क्षेत्रस्य पतिमधुमान्नो अस्त्वरिष्यन्तो अन्वेनं चरम ॥ ५९ ॥ ऋग्० ४। ४७ । ३॥

(नः) हमारे लिए (ग्रोषधीः) ग्रोषधियां (द्यावः) प्रकाश की किरणें (ग्रापः) जल (ग्रन्तरित्तम्) बीच का लोक=चायु ग्रादि (मधुमतीः, मधुमत्) सुख लाने वाले (भवतु) हो, (हों) (त्तेत्रस्यपतिः) खेती की रक्ता करने वाला प्रभु (मधुमान्) सुख देने वाला (नः) हमारे लिए (ग्रस्तु) हो, (ग्रारिष्यन्तः) दुःख रहित होकर (एनम्) इसके (ग्रानुचरेम) पीछे चलें॥

सुख ही सुख की सामग्री सर्वत्र प्रभु ने फैलाई हुई है । श्रपनी मुर्खता के कारण हम इसे दुःख का हेतु बना लेते हैं ।

<sup>\*</sup> न्यक्ति-गत जीवन में संब अंग ठीक हों, तब ही शरीर स्वस्थ रहता है। नहीं तो कभी किसी रूप में, कभी किसी रूप में, रोग दबा ही छेता है। समाज भी संगठन के बिना शत्रुओं की चालों को समझ कर उन्हें दबाने में असमर्थ ही होता है।

<sup>†</sup> वामदेव ऋषिः, क्षेत्रपति देवता, त्रिष्टुप् छन्दः।

भगवान हमें श्रन्न श्रादि ठीक रीति से देता है। हमें भी चाहिये कि शरीर श्रादि के ज्ञान को प्राप्त करें श्रीर परमेश्वर के श्रादेश के अनुसार श्रपना जीवन बनावें।

(२८) \* विश्वे हि ब्मा मनवे विश्ववेदसो अवन् षृघे रिशादसः । अरिष्टेभिःपायुभिविश्ववेदसो यन्ता नोऽवृकं छिदैः ॥ ६० ॥

ऋग्० = । २७ । ४॥

(विश्ववेदसः) सब धनों के स्वामी (विश्वे) सारे (रिशा-दसः) शत्रुओं के नाश करने वाले (मनवे) मनु=मनुष्य के लिए (हि) निश्चय करके (वृधे) रत्तार्थ (भुवन स्म)सहायक हों। (विश्ववेदसः) हे सब पेश्वयों के स्वामी-धर्ग, (ब्रिरिष्टेभिः) रोग ब्रादि रहित (पायुभिः) रत्तकों द्वारा (नः) हमारे (ह्विदिः) धर की (यन्त) रत्ता करो, ताकि (ब्रावृक्षम्) कोई शिकारी भगटा न मार सके।

जब तक हम में अपने घरों की रज्ञा करने की सामर्थ्य न हो हम संसार में सुख-पूर्वक निवास नहीं कर सकते। इस जिए यदि मनुष्य चाहे कि जगत में रहने का उसे अधिकार प्राप्त हो, तो उसे चाहिए कि जो प्रभु की विभूतियां हमारे कल्याय के लिए चारों ओर मौजूद हैं, सूर्य, अग्नि, जल आदि उन सब शक्तियों की सहायता से, बलबान बने। अपनी और अपने अपर

मनु वैवस्त ऋषिः, विश्वदेवा देवता, छन्दः निचृत् पंकिः ।

निर्भर रहने वाले, वन्धु वर्ग की रक्षा सदा करता रहे । भूठे त्याग ग्रौर दयाभाव को त्याग दे।

\*(२९) ममाग्ने वर्चो विहवेष्वस्तु वयन्त्वेन्धानास्तन्वं पुषेम । मह्यं नमन्तां प्रादिशश्चतस्रस्त्वयाऽध्यक्षेण पृतना ज्यम ॥ ६१ ॥

(अप्रे) हे आशिस्वरूप प्रभो, (विहवेषु) जीवन के संग्रामों में (मम) मेरे अन्दर (वर्चः) चमक और तेज हो। (त्वा) तुम्हारी (इन्धानाः) ज्योति को जगाते हुए (वयम्) हम (तन्वम्) गरीर को (पुषेम) पुष्ट करें। (चतस्रः) चारों (प्रदिशः) दिशाएं (महाम्) मेरे धागे (नमन्ताम्) भुक जावें। (त्वया) श्राप (अध्यक्तेण्) हमारे अध्यक्त वनो, ताकि (पृतनाः) सर्व प्रकार के विरोधि-वर्ग को (जयेम) हम पराजित कर सकें॥

(३०) मम देवा विहवे सन्तु सर्व इन्द्रवन्तो मरुतो विष्णुरग्निः। ममांतरिक्षम्रुरुलोकमस्तु मद्यं वातः पवतां कामे अस्मिन् ॥ ६२॥ ॥—२॥

<sup>\*</sup> ऋषिः आगिरसः विह्न्यः, विश्वदेवा देवता, छन्दः त्रिष्टुष् । वैदिकं समय में आर्य ब्रह्मचारी जब अपने अध्ययन को समाप्त करते थे, तो समावर्तन के समय इन दिए जाने वाले मन्त्रों से यज्ञ में सिमधा डालते और मन में विचार-शक्ति का संचार करते थे। यह इन मंत्रों के जाप का ही प्रभाव था किं यह देश सारे भूमण्डल का नेता और गुरु बन रहा था। मन्त्रों में तो अब भी कोई अन्तर नहीं, हमारा ही दोष है।

(सर्वे) सारे (देवाः) देवता (बिहवे) जीवन की जदोजहद में (मम) मेरे सहायक (सन्तु) हों। (इन्द्रवन्तः) प्रभु की पेश्वर्य तथा पराक्रम धारण करने वाली शक्ति के साथ युक्त होकर (मस्तः) विद्या, विज्ञान में वायु के समान खुलें विचरने वाले देवता मेरी सहायता करें । (विष्णुः) श्रपनी किरणों से सर्वत्र फैला हुत्र्या सर्य्य (श्राग्नः) चर, श्रचर में जीवन की शक्ति देने वाला श्राग्नि मेरे सहायक हों। (श्रन्तरिज्ञम्) श्रन्तरिज्ञ (मम) मेरे लिए (उस्लोकम्) विस्तार वाले दृश्यों से युक्त हो।

<sup>\*</sup> यह देवता क्या हैं ? इस प्रश्न को ठीक प्रकार से समझ लेना चाहिए । पर-ब्रह्म सारे संसार का जीवन है। पर इतना सूक्ष्म है कि साधारण मनुंच्यों को संसार में विचरते हुए कभी ही उस का अनुभव तो दूर रहा, ध्यान भी होता हो। परम्तु कई ऐसी सत्ताएं हैं, जो दूसरे पदार्थों की अपेक्षा चमक, प्रकाश, सौन्दर्यं आदि महिमाओं में बढ़ी हुई हैं। हमारे जीवन के साथ इन शक्तियों का बड़ा घना संबंध है। अतः हम उन से प्रभावित होते हैं। यह देवता हैं। जड़ जगत् में सूर्य आदि, अपने निजी जीवन में मन तथा इन्द्रिया, समाज में विद्वान, संन्यासी आदि सब देवता हैं। इन सब के अन्दर ज्योति उसी परम तत्त्व की है। इन के संसर्ग से हम ने दो बातों को धारण करना है, (१) हमारी मूर्खता से इन के द्वारा हमें शारीरिक या मानसिक दुःख न हो। (२) प्रभु की महिमा का अनुभव पैदा हो । जब हम प्रार्थनाएं करते हैं, तो दो भाव पैदा होते हैं (१) प्रभु, जो इन प्रत्यक्ष देवताओं को इतना महान् बना रहा है, हमें भी तेजस्वी और महान् बनावे। (२) यह सब देवता प्रभु की चमक से चमकीले हो रहे हैं और हमारा कल्याण कर रहे हैं । हमें योग्य है कि इस महायल में दुर्वल हो कर, पापी हो कर, मूर्ख हो कर विश्वकारक न बनें । यही लक्ष्य है, यही देवताओं की पूजा है, यही वैदिक जीवन का रहस्य है ॥

(भ्रास्मिन्) इस (कामे) मनोर्थ की सिद्धि में (महाम्) मेरे जिये (वातः) वायु भी सहायक होकर (पवताम्) बहे॥

(३१) मृथि देवा द्रविणमायजन्तां मय्याशीरस्तु मिथ देवहृतिः। दैव्या होतारो वतुषंत पूर्वेऽरिष्टाः स्याम तन्वा सुवीराः॥ ६३॥—३॥

(देवाः) देवता (मिय) मुक्ते (द्रविण्म) धन आदि पदार्थों को (आयजन्ताम) प्रदान करें।(आशीः) शुभ कामना (मिय) मुक्तें में हो।(देवहृतिः) देवताओं की सहायता (मिय) मुक्तें मिले। जो (देव्याः) दिव्य जीवन से युक्त तथा (होतारः) यक्तादि पुराय कर्मों के करने वाले (पूर्वे) सदा से होते चले आए हैं. (बनुयन्त) वह सुख को प्राप्त होते रहे हैं, अतः हमभी (सुवीराः) योग्य कर्म में चतुर साथियों से युक्त होकर (तन्वा) शरीर आदि साधनों के विषय में (अरिष्टाः) पूर्ण (स्याम) होवें, ताकि हम भी आदर्श दिव्य जीवन को धारण करके परम आनन्द के भागी बनें।

प्यारे सज्जनों, इस तरह से वेद में अनेक मंत्रों में जीवन सम्बन्धी उपदेश पाया जाता है। मैंने आज तुम्हारे सामने नम्ने के तौर पर कुछ प्रमाण रचले हैं। मुक्ते पूर्ण आशा है कि इनका मनन करके तुम्हारे अन्दर नये उत्साह का संचार होगा। सत्यकाम! क्या समय हो गया है ?

सत्य०-महाराज, बहुत श्रवेरा नहीं हुआ। सायं की सन्ध्यो-पासना का समय हो गया है।

महा०-श्रोहो, मेंने श्राज पूरे दो घरटे ले लिये । श्रच्हा

भाभो, भाज सब भार्य भाई मिलकर प्रभु की सेवा में भ्रपने विनय को प्रकट करें।

महातमा जी के वेद-मंत्रों के मधुर उच्चारण धौर सरज व्याख्यान से सब भ्राये हुए सत्संगियों पर बड़ा श्रव्हा प्रभाव पड़ा था। सब ने भ्रापने २ ढंग से उन का धन्यवाद किया भौर उन के ब्रादेशानुसार हाथ मुंह धोने के लिए बाहर चले गए।

थोड़ी देर में जब सब ठीक तरह से शान्त श्रौर स्थिर हो कर श्रासन लगा चुके, तो महात्मा जी ने सत्यकाम से कहा कि इन दिनों में सन्ध्या के सब मंत्र तो तुम्हारे तय्यार हो गये हैं, तुम उन का उच्चारण करो श्रौर हम सब ध्यान से सुनेंगे। ज्योंही मंत्रों का उच्चारण समाप्त हुआ, महात्मा जी ने प्रार्थना श्रारंभ की।

हि सर्व संसार के पालन करने वाले, सच्चे पितः, हम सब आप के बालक हैं। इपा करों, हमारे अन्दर उन गुगों को धारण करों, जिन से कि हम आर्य-पुत्र कहलाने के योग्य हो जावें। हमारी बुद्धि निर्मल हों, हमारा मन शुद्ध हो। हमारा शरीर हद हो। हमारा आपस में प्रेम और सहानुभृति का भाव हो। हम सदा आपके, नियमों का पालन करते रहें। भगवन, आप ही हमारे बिद्रों को ठीक २ जानते हो। आप ही हमारी सहायता करो। हम आप की दया से आर्य जीवन के पिवत्र लच्य को प्राप्त करने के जिए सदा तत्पर रहें। महाराज, यही हम याचना करते हैं, इपा करों और हमारी इस भावना को स्वीकार करो। अ शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥ इस प्रकार परमातमा की स्तुति श्रौर प्रार्थना करके सब श्रपने २ स्थानों को चले गए। श्राज के विषय ने कई नये वेद-भक्त पैदा किए॥

> इति शरीर-सन्देशे प्रथम उच्ह्वासो । वेद-सन्देशे चतुर्थश्च पृर्णः॥



## द्वितीय उञ्चासः

## ब्रह्मचर्य की महिमा।

समय कुछ श्रधिक हो रहा था। यद्यपि श्रोता आये हुए थे पर, महात्मा जी अभी किसी की प्रतीचा कर रहे थे । इतने में सामने से मायाराम तथा वस्तुस्वरूप आगये। महात्मा जी ने मुसकराते हुए पृद्धा।

महा०-क्यों जी, ब्राज विलम्ब कैसे हुब्रा ?

वस्तु०-महाराज, क्या वतावें। भ्राते २ मार्ग में शास्त्रार्थ हिड़ गया और उस में देर लग गयी।

सत्य०-शास्त्रार्थ !! किस से ?

मा०-श्रजी, कुञ्ज नहीं। कौन सा यहा शास्त्रार्थ था। कुञ्ज श्रादमी इकट्टे हो रहे थे श्रौर एक पादरी उन्हें कुञ्ज सुना रहा था। श्रपने मत में श्रद्धा पैदा करने के लिए वह वेद श्रादि की निन्दा कर रहा था। हमसे न रहा जा सका श्रौर वस क्रिड़ गई।

सत्य०-फिर?

वस्तु०-फिर क्या ? मैदान कोड़कर वह चला गया । लोगों में बड़ी चर्चा होने लगी । वड़ी कठिनता से पहा हुड़ा कर आना हो सका है।

महा०-क्या वह पादरी वेद के विषय में कुछ ले गया ? वस्तु०-महाराज ! क्या पता उसने तो भागने की की । महा०-इसी लिए तो भ्राज कल वस्तुतः धर्म प्रचार नहीं हो रहा। भ्रापना २ गाल भरने की सब सम्प्रदायों को चिन्ता लगी हुई है। पर, संसार का कल्याण तब तक नहीं हो सकता जब तक कि तप और त्याग की कमाई करते हुए संत्य धर्म के उप-देश को सुनने के लिए स्वयं उत्सुक नहीं हो जाते। सदा अपने जीवन से दूसरों पर स्थिर प्रभाव पदा करने का यक्ष करना चाहिए। बुद्धि की लड़ाई और है और हृदय में अदा पदा हो जाना और है। एक से हठ पदा होता है, दूसरी से दिल पसीज जाता है और मनुष्य सत्य प्रहण करने का अभिलाकी वन जाता है।

मा०-महाराज, श्राप के उपदेशों को सुन कर जहां अन्ध-कार से निकल कर प्रकाश में श्रा गए हैं, वहां श्रव इन व्याव-हारिक घुगिडयों को भी शनैः २ समभ्त ही जावेंगे।

महा०-तो ब्राक्रो, ब्राज के कथन का विषय बड़े महत्त्व से पूर्ण है। उसे सुनकर वैदिक धर्म में तुम्हारी निष्टा ब्रौर भी बढ़ जानी चाहिए।

सत्य०-महाराज, श्राप के कल के उपदेश पर विद्यारते २ यह विचार उत्पन्न हुआ कि श्राप से इसी विषय के दूसरे भाग को भी सुनें । शरीर हमारी सारी कियाओं में मुख्य साधन है। महाराज, वेद इस की रज्ञा का कौन सा उपाय बताता है?

महा०-बहुत ठीक। मेरे मन में भी यही संकल्प था। हमें उन नियमों का पालन करना सीखना चाहिए, जिन पर झोचरण करने से वैद्य को बुलाना न पड़े। इन्द्रियों को जीत कर, झालस्य को त्याग कर, भोजन तथा रहन सहन को सरल तथा गर्मी, सरदी द्यादि प्राकृतिक नियमों के अनुकूल बनाये रखना, समय पर सोना समय पर जागना, दुर्व्यसनों से बचना और ऊंचे विचारों से पूर्ण रहना-यह सीधी सी बातें हैं, जिन्हें धारण करके मनुष्य पूर्ण आयु भोगता और नीरोग रहता है। इस नियम-बद्ध जीवन का नाम 'ब्रह्मचर्य' है। केवल विद्यार्थी अवस्था में नहीं, वरन जीवन भर इन नियमों पर थोड़े बहुत अन्तर के साथ आचरण करते हुए, गृहस्थ, वानप्रस्थ तथा संन्यस्त अर्थात सभी नर नारी ब्रह्मचारी कहला सकते हैं। उन्हें उप-र्युक्त फल प्राप्त होंगे। ब्रह्मचर्य का सार यह नियम हैं। शेष प्रसिद्ध वार्ते, सख्त बस्त्र पहनना आदि तपश्चर्या की सिद्धि में साधन हैं।

मा०-महाराज, लोग तो इन्हें ही ब्रह्मचर्य का सार समभते हैं। जीवन का तो कुद्ध विचार ही नहीं करते।

महा०-यह ठीक नहीं है मुख्य श्रोर गौण में विवेक न करने से मनुष्य गिर जाता है। मुख्य को सम्भाला हुश्चा हो, तो गौण भी जह्य के बींधने में सहायता करता है। परन्तु जब श्रसली वस्तु हाथ से निकल जाए, तो गौण वातों को करना ऐसा ही व्यर्थ है, जैसे निर्जीव, मृतक देह का हार श्रंगार।

सत्य०-महाराज, हमारी तो वड़ी मन्द-भाग्यता है। हर यात में हम ने असल को खोकर नकली खिलोनों से खेलना ही अपना काम बना लिया है। एक बहुरूपिया, पीताम्बर पहने हुए लकड़ी की खड़ाऊं पर चलता हुआ आ जाता है, और सब 'ब्रह्मचारी जी महाराज' कहकर उसका मान करते हैं। वह ठग उसी पहरावे की श्राड़ में क्या २ नहीं कर गुज़रता, यह श्राप के सम्मुख वर्णन करने का भी साहस नहीं कर सकता।

महा०-वेद प्रचार ही इन सब रोगों की एक मात्र श्रीषध है। प्यारो, तुम्हें यह सुनकर प्रसन्नता श्रीर श्राश्चर्य होगा कि इस परम तत्व का महत्त्व जितना वेद में पाया जाता है, उतना श्रीर किसी भी धमें प्रन्थ में नहीं मिलता। यह वह सचाई है, जो किसी युग में भी निस्तेज नहीं हो सकती। यह वह उपदेश है जो श्रांज संसार के मस्तकमणि-रूप, बढ़े चढ़े हुए विचारक, मतुष्य के सामने रखना चाहते हैं। यह वह रख है, जिसे ठीकर धारण करना हमने श्रभी दूसरी वार सीखना है।

वस्तु०-महाराज, इस हिसाय से तो जिस विकासवाद की भ्राज इतनी चर्चा हैं, वह भी हिल जाएगा।

महा०-प्यारे, तृ ही समक्त । वेद में इस जीवन के रहस्य, ब्रह्मचर्य का सुन्दर वर्णन तथा ध्रन्य वातों का होना, विकास-वाद को वेढंगे फेलाव से ध्रवश्य रोकता है । यह वेद की शिक्ताओं का महत्त्व ही था, जो प्राचीनकाल में सब ऋषियों ध्रौर मुनियों को इस के चरणों में कुकाप हुए था । सहस्रों वर्षों के पीछे, फिर ध्राजीवन ब्रह्मचारी, यतीन्द्र द्यानन्द ने स्वर्य की भांति चमक कर पुनः वेद के गौरव-युक्त सन्देश को सुना कर बड़ा उपकार किया है । सुनो, वेद ब्रह्मचर्य के गुणों तथा स्वरूप को किस सुन्दरता से वर्णन करता है ।

\* (१) ब्रह्मचारीष्णंथरति रोदसी उभे तस्मिन् देवाः

<sup>\*</sup> अथर्व ॥ ११ । ५ ॥ ऋषि ब्रह्मा, ब्रह्मचारी देवता, छन्दः त्रिप्टुष्, कहीं २

सम्मनसो भवंति । स दाघार पृथिवी दिवं च स आचार्य तपसा पिपार्ति ॥ ६४ ॥ १ ॥

(ब्रह्मचारी) (उमे) दोनों (रोदसी। भूमी भ्रौर भ्राकाश को (इब्ल्न्) हिलाता हुआ (चरित) विचरता है, (तस्मिन्) उस के जीवन में (देवाः) देवता (संमनसः) भ्रजुकूल मन-वाले (भवित) होते हैं। (सः) वह (पृथिवीं) पृथिवी (च) भ्रौर (दिवम्) द्यु-लोक को (दाधार) धारण किए हुए है। (सः) वह (तपसा) नियम-पूर्वक जीवन-चर्या द्वारा (श्राचार्यम्) श्रपने गुरु को (पिपर्ति) पूर्ण, पुष्ट तथा सन्तुष्ट करता है।

अभी आप से में भौतिक जगत के प्रभाव का वर्णन कर चुका हं। ब्रह्मचर्य के प्रताप से मनुश्य अपने जीवन में इन दिव्य शक्तियों के प्रभाव को अनुभव करता है। सारे तत्त्रों तथा प्रकाशमान पदार्थों से वह स्थिर श्रंश को लेकर अपने अन्दर्र धारण करता है। ब्रह्मचारी अपने वल से संसार को हिलाता है। चारों श्रोर प्रेरणा करता है। लोगों के आलस्य आदि बुरे भावों को दूर करता है। सर्च पूछो तो यह सूर्य भी ब्रह्मचारी का ही एक चित्र है। नित्य समय पर उदय श्रौर अस्त होता हुआ सदा अपने कर्त्तव्य का पालन करता है।

मिश्रित छन्द भी हैं। इस स्क के विषय का महत्त्व गोपथ ब्राह्मण ॥ १।२॥ के आरम्भ में देखो। प्रायः वेद पर लिखने वालों में से सभी ने इस स्क पर अवश्य लिखा है। ब्रह्मफील्ड के विचार से स्यूर्य का ही यहां वर्णन है, परहुत आर्यावर्त्त के पुराने से पुराने भाष्यों में ब्रह्मचर्य ही मुख्य विषय है। पश्चिमी कल्पना का यह एक और उदाहरण है।

आचार्य की पूर्णता का परिणाम उस के ब्रह्मचारियों के पवित्र जीवन श्रौर उच्च विचार हैं। जितना श्रिधक वह तप करते हैं, उतनी ही श्रिधिक उनके गुरु की सफलता तथा कीर्त्ति होती है।

(२) ब्रह्मचारिणं पितरो देवजनाः पृथग् देवा अनु संयन्ति सर्वे । गंधर्वा एनमन्त्रायन् त्रयास्त्रंशत् त्रिशताः पद्सहस्राः सर्वोन्त्स देवांस्तपसा पिपर्ति ॥ ६५ ॥ -२ ॥

(सर्वे) सब (पृथग्) श्रलग २ (पितरः) पितर (देवजनाः) देव-जन (देवाः) देव (ब्रह्मचारिणम्) ब्रह्मचारी के (श्रनुसंयन्ति) पीछे २ चलते हैं। (गन्धवाः) गन्धर्य (पनम्) इसी का (श्रनु-श्रायन्) श्रनुगमन करते हैं। (त्रयः-त्रिंशत् त्रि-शता-पर्ः-सहस्राः) छः हज़ार तीन सौ तैंतीस (सर्वान्) सव (देवान्) देवों को (सः) वह, ब्रह्मचारी (तपसा) श्रपने तप से (पिपिते) पुष्ट करता है \*॥

<sup>\*</sup> इस मन्त्र का विस्तारपूर्वक अर्थ अभी तक नहीं खुला । स्वामी द्यानन्द जी साधारणतया पितर आदि सन्दों को 'विद्वान्' अर्थ में छेते हैं। भीतिक जगत् में यह प्रकारा-किरण आदि अर्थों में छिये गये हैं। संख्या से ताख्यें गिनती दिखाना अभिन्नेत नहीं, वरन अनन्त विस्तार तथा भिन्नता की ओर संकेत हो सकता है। सायण इसी प्रकार छेता है। ब्रह्मचर्य की यह महिमा है कि भान्ति २ के विद्वान् तथा भौतिक शक्तियां उस के प्रताप से जगत् में विस्तार तथा प्रकाश को प्राप्त होती हैं। कहीं यह भी यह किया गया है कि पितर आदि शब्दों से चार वर्ण अभिन्नेत हैं। पर उस की पृष्टि करना अत्यन्त कठिन हैं। साधारण अर्थ ही से सन्तोप करते हुए यह समझना चाहिए कि संसार में जहां २ तेज, प्रकाश और महिमा पायी जाती है, वहां

(३) आचार्य उपनयमानो ब्रह्मचारिणं कृणुते गर्भ-मंतः । तं रात्रीस्तिस्र उदरे विभर्ति तं जातं द्रष्टुमभिसंयन्ति देवाः ॥ ६६ ॥ –३ ॥

(श्राचार्यः) श्राचार्य (ब्रह्मचारिस्स्) ब्रह्मचारी को (उपनय-मानः) उपनयन द्वारा स्वीकार करता हुआ, # उसे (श्रन्तः) श्रपने श्रन्दर (गर्भम्) गर्भ के समान (क्रस्तुते) धारस करता है श्रोर (तं) उसे (तिस्रः) तीन (रात्रीः) रात पर्यन्त (उदरे) उदर में (विभर्ति) पृष्ट करता है, जब (तं) वह (जातम्) बाहिर प्रकट होता है, तो उसे (द्रष्टुम्) देखने के लिए (देवाः) देवता (श्रभिसंयन्ति) सामने उपस्थित होते हैं ।॥

ब्रह्मचर्यं का ही प्रकाश समझो। इनकी संख्या का विस्तार नहीं हो सकता। तीन कहो, तेंतीस कहो, तीन सौ कहो और सहस्रों कहो। पर, यह निश्चय रक्खो कि जो कुछ भी इस कोटि का तेज जगत् में हैं, ब्रह्मचारी उसे धारण करके उस की शोभा को बढ़ा देता है, जैसे सुन्दर आकार पर बद्धा, आभूपण आदि की शोभा बद जाती है ॥

\* उपनयन संस्कार की प्रथा वैदिक है।

ं गुरु का तीन रात्रि अपने अन्दर धारण करने से ताल्पर्य क्या है?
भिन्न २ करपनाएं हैं। १-तीन दिन तक यज्ञोपवीत संस्कार से पूर्व विशेष
शौच आचार की शिक्षा। २-तीन प्रकार के अज्ञानों को दूर करने का समय
३-तीन प्रकार की विद्या (वेद-त्रयी) के धारण करने का समय। जब दूसरा
जन्म हो जाता है, तो ब्रह्मचारी की शोभा को सब देवता देखना चाहते हैं।
गुरु के विशेष संबंध तथा इन भावों के लिये कुछ प्रमाण दिये जाते हैं—

जब तक द्यांचार्य उक्त प्रकार का समीप-वर्त्ती संबन्ध नहीं पैदा करता, ब्रह्मचारी वस्तुतः तथ्यार ही नहीं हो सकता। प्राचीन शिक्ता-क्रम में यही विशेषता प्रतीत होती है कि गुरु शिष्य के सामने ख्रपना अन्दर खोलकर रख देता है और शिष्य भी उस से कोई बात द्विपा रखनी बुरी समभता है। यह भाव बर्तमान क्रम में नहीं है।

(४) इयं समित् पृथिवी द्यौद्वितीयोतान्तरिक्षं समिधा पृणाति । ब्रह्मचारी समिधा मेखलया श्रमेण लोकांत्तपसा विपर्ति ॥ ६७ ॥ -४ ॥

(ब्रह्मचारी) जब नित्य अग्निस-होत्र करता हुआ प्रथम (सिमत्) सिमधा को आग्नि में डाले, तो यह विचार करे कि (इयं) यह (पृथिवी) मेरे यश के विस्तार के लिये मेरे सामने हैं। (ब्रितीया) दूसरी सिमधा डाले, तो विचार करे कि (चौः) मेरे विस्तार का त्रेत्र है (उत) और तीसरी (सिमधा) सिमधा से (अन्तरित्तम्) मध्यवर्ती लोक को (पृणाति) सुरत्तित रखता है। इस प्रकार (सिमधा) नित्य अग्निशोक्त (मेखलया) इन्द्रिय-संयम (अमेण्) परिश्रम के स्वभाव तथा (तपसा) तप द्वारा (सर्वान्) सव (लोकान्) लोकों का (पिपर्ति) पालन करता है। प्रयारे सज्जनो, आप से मैंने कल ही कदाचित्र बतलाया

<sup>&</sup>quot;स हि विद्यातस्तं जनयति । तच्छ्रेष्टं जन्म । शरीरमेव माता-पितरौ जनयतः" आपस्तंब धर्मसूत्र १।१।१५-१७ ॥ देखो आश्वरुायन गृह्य सूत्र १।२०।२।तथा आगे ॥ मनुस्मृति, २।६९, १४४, १७०॥

था कि तीनों लोकों में तीन गुण मुख्य पाये जाते हैं। उन को स्मरण करते हुए देखो, ब्रह्मचारी के सामने क्यां आदर्श रक्खा जा रहा है। आप ने आर्थ्य समाज में हवन होते देखा ही होगा। क्यों, मायाराम, तुम्हारे आकार से आर्यसमाज के प्रति कुछ कोरापन दिखाई दिया है?

मा०-महाराज, मैंने भ्रव तक यह निश्चय किया हुआ था कि यह 'ब्रार्य' खाने पीने वाले बाबू लोग ही होते हैं। पर, भ्राज भ्राप के मुख से यह खुन कर मैं कुछ हैरान सा हो रहा हूं। क्या यह लोग भी हवन करते हैं?

सत्य०-धाह जी बाह ! यदि आर्य हवन न करते, तो आज, जब घृत खाने को भी नहीं मिलता, हवन संसार से उठ ही गया होता।

महा०-प्यारे, आर्य लोग नास्तिक नहीं हैं। तुम्हें दूसरे भ्रमों की भान्ति यह भी दूर कर देना चाहिए। यह लोग सक्षे ईश्वर के भक्त होते हैं। वेद के बड़े भक्त और वैदिक सम्यता के उद्धार के लिए बड़े यहाशील होते हैं। में तुम्हें कहना चाहता हूं कि आर्य समाज के प्रवर्त्तक, स्वामी द्यानन्द जी के जीवन-चरित्र तथा प्रन्थों को अवस्य पढ़ो। तुम्हारे नेत्र खुल जावेंगे। अस्तु, हवन करते समय आरम्भ में समिदाधान किया जाता है। तीन समिधाएं क्या हैं? मूर्खों के लिए लकड़ी के दुकड़े हैं। एर, ब्रह्मचारी को चाहिए कि पहिली समिधा डाले तो यह भावना करे कि जैसे पृथिवी में धारण करने का गुण प्रकाशित होता है, ऐसे ही मुक्त में भी हो। जब दूसरी डाले तो चु-लोक

के समान प्रकाश-गुण से युक्त होने की इच्छा करे। जब तीसरी डांले, तो मध्यलोक के गति-गुग की रत्ना करने का संकल्प पैदा करे। इस प्रकार नित्य दोनों समय समिधाओं के रूप में भ्रात्म-समिधा को जगावे। पूर्व मन्त्रों में अभी ब्राप ने सुना था कि ब्रह्मचारी सब लोकों को धारण करता है। उसका श्रमिप्राय यही था । मनुष्य के लिए उन लोकों की स्थिति तब ही वास्तव में लाभदायक है, जब यह उन के गुर्ह्यों को अपने जीवन का भाग बना ले और यह कार्य तब ही ठीक २ हो सकता है, जब वह ब्रह्मचर्य की भट्टी में से निकल रहा होता है। ज्यों २ वह मन्त्र के दूसरे भाग में कहे हुए गुर्खों के साथ उस समिधा \* रूप अर्थात् प्रकाशमय जीवन को धारण करता चला जाता है, उस में सब संसार की पालना करने की शक्ति बढ़ती चली जाती है। वह तीन गुण हैं (१) मेखला=अखराड ब्रह्मचर्य व्रत का पालन, इसी में उसकी सफलता का मर्म गुप्त है (२) श्रम=पुरुपार्थी होना, श्रालस्य रहित होना (३) तप, सत्यादि नियमों के पालन करने में श्राने वाली कठिनाइयों श्रौर प्रलोभनों को कुचल सकना। यही

<sup>\*</sup> समिश्र राष्ट्र का धारवर्थ ही यह है। 'सम्यक् इध्यते दीप्यते प्रकाइयते ऽनया इति समित्' अर्थात् भौतिक अप्ति के जलाने के लिए काष्टमयी, आसिक अप्ति के जलाने के लिए, अविद्या दूर करने वाली ज्ञानमयी समिधा हो सकती है। भौतिक हवन आसिक हवन के साथ मिल कर मोक्ष दिलाने वाला हो सकता है। दूसरे राष्ट्रों में ब्रह्मचारी को परा और अपरा दोनों विद्याओं की प्रक्रिया के समझने के योग्य बनाना ही शिक्षा का उद्देश होना चाहिए।

दोनों पहिली यात की सिद्धि में उचित साधन हैं। जो मनुष्य विद्यार्थी की श्रवस्था में इन गुद्ध भावों को धारण कर लेता है, वह रोग, बुढ़ापे श्रोर मृत्यु की पकड़ में किसी बहाने से ही श्राता है॥

(५) पूर्वो जातो ब्रह्मणो ब्रह्मचारी धर्म वसानस्तप-सोद्तिष्ठत् । तस्माञ्जातं ब्राह्मणं ब्रह्म ज्येष्ठं देवाश्च सर्वे अमृतेन साकम् ॥ ६८ ॥ -५ ॥

सारे कल्याण का मृत ब्रह्मचारी ही ( पूर्वः ) सब से मुख्य श्रोर श्रागे ( ब्रह्मणः ) ब्रह्म से ( जातः ) उत्पन्न हुन्ना । ( धर्मम् ) जीवन की उत्पाता को ( वसानः ) धारण करता हुन्ना ( तपसा ) श्रापने तप से ( उत्-श्रातिष्ठत् ) ऊपर उठता है । ( तस्मात् ) उस से फिर ( ब्राह्मणम् ) ब्रह्म का प्रकाश करने वाला ( ज्येष्टम् ) बड़ा ( ब्रह्म ) वेद प्रकाशित होता है । ( देवाः ) श्रोर देवता (श्रमृतेन) श्रमृत के ( साकम् ) साथ प्रकट होते हैं ॥

जय जगत में सच्चे ब्रह्मचारी पैदा होते हैं, तभी उनके उत्साह-मय जीवन के प्रभाव से प्रभु की कीर्त्ति फेलती है भौर प्रभु का वर्णन करने वाले वेद का प्रचार होता है। वेद के प्रचार का यह फल होता है कि मृत्यु के स्वरूप को समभ कर, अपनी अमरता के अनुभव करने वाले विद्वान प्रकट होते हैं। इस प्रकार ब्रह्मचर्य ही के साहाय्य से वेदप्रचार भी ठीक रीति से हो सकता है।

(६) त्रझचार्येति समिधा समिद्धः कार्णा वसानो

दीक्षितो दीर्घश्रभुः । स सद्य एति पूर्वस्मादुत्तरं समुद्रं लोकान्त्संगृभ्य मुहुराचरिकत् ॥ ६९ ॥ –६ ॥

देखो, ब्रह्मचारी (एति) आता है (सिमधा) द्वारा (सिमदः) प्रकाशित हुआ २ (कार्णम्) कृष्ण चर्म या अन्य काले कंवल आदि को (वसानः) धारण किए हुए, (दीक्तितः) आर्य जीवन की नियम-चर्या में अधिकार पाए हुए, (दीर्घरमधुः) मुंह पर बड़े २ वालों वाला (सः) वह (सदः) आन की आन में (पूर्वस्मात्) पूर्व से (उत्तरं समुद्रम्) उत्तर समुद्र तक (एति) पहुंच जाता है, (लोकान्) लोकों को (संग्रभ्य) इक्या करके (मुद्रः) वार २ (आ-चरिकत्) सामने लाता है।

पूर्व मन्त्रों में आप ने सुना था कि ब्रह्मचारी को अग्निहोत्र

<sup>\*</sup> इन शब्दों को देख कर द्विटने महाशय बड़े चिकत होते हैं । उनके विचार के अनुसार तो उत्तरीय समुद्र और पूर्व ससुद्र का वेद में चर्णन होना असम्भव है। पर करें तो क्या करें। एक ही मार्ग है। पिहले बेद जैसे हम पढ़ रहे हैं, वह भी पढ़ें। विकासवाद तथा अपनी सभ्यता और प्राचीन असभ्यता आदि के सारे विचारों को छोड़ दें। जहां चुण्डी न खुले, वहां अनुभवी भारतवासी, ऋषियों की सहायता ले लिया करें। फिर पूर्ण आशा है कि न केवल वेद का अर्थ डीक र खुलने लगेगा, वरन उनको अपने जीवन में भी बहुत अन्तर दिखाई देगा। पर यह उन के लिये करना किन है। इस का एक ही उपाय है और वह भारतवर्ष की सर्व प्रकार की स्वतन्त्रता है। उस के सिद्द होजाने पर हमारे शब्द के गौरव को संसार मानेगा, उस से पूर्व नहीं। उसके लिये वल करना और यह सुनाए चले जाना प्रत्येक आर्य का कार्य है। पूर्व समुद्र ब्रह्मचर्य तथा उत्तर गृहस्थ जीवन पर भी लगाया गया है। यह अर्थ भी संगत तथा सुन्दर है।

इस भाव से करना चाहिए कि मुक्त में प्रकाश पैदा हो । इस में उसके जीवन का वह चित्र दिखाया है, जिस के विना उक्त प्रयोजन कभी सिद्ध नहीं हो सकता । रहन सहन सादा हो । वस्त्र साधारण, मोटे हों, भड़कदार न हों । प्रतिदिन दादी श्रौर मुद्धों को भिन्न २ प्रकार से मुंडा २ कर स्वांग बनाने की ही चिन्ता न लगी रहे । उसका मन शरीर की शुद्धि तथा शक्ति के बढ़ाने में खुब लगा हो, पर सजाबद में नहीं । इस का फल यह होगा कि जुंही वह इस प्रथम विभाग को समाप्त करके जीवन के दूसरे विभाग में पग धरेगा, सारी ऋदियां थ्रोर सिद्धियां उसका चरण-चुम्यन करेंगी । उसकी कीर्त्ति संसार के एक सिरे से दूसरे सिरे तक फैल जावेगी ब्रौर सारे जोक जोकान्तरों को वह अपने विचार के अनुसार अपने श्रागे २ चला सकेगा। नेता वनने को किस का जी नहीं चाहता ? पर, वैदिक धर्म का नेता वनना कुद्ध द्रार्थ रखता है । प्यारे मायाराम ! श्रार्यसमाज के प्रवर्त्तक के पवित्र जीवन से जाकर एको कि इस अत्यन्त कठिन मन्त्र का आशय क्या है। मन्त्र के शब्द बड़े साधारण हैं, पर यौवन-काल में सब वास-नाश्रों को मारकर इनपर चलना किसी २ का ही काम है। पर जो इस मार्ग पर कुछ पग धर जाता है, संसार उसे चिर तक अपना गुरु मानता चला जाता है।

वस्तु०-महाराज ! हम ने तो सारी आयु वृंही खो दी। क्या वेद ऐसा ही था?

महा०-हां, प्यारो, बेद की महिमा वड़ी निराली है । पर,

शोक है तो यह है कि आप लोगों के मध्य में वेद के स्वाध्याय करने वाले, अनुभवी, विद्वानों की वड़ी कमी है। इसे शीघ पूरा करो। जो हुआ सो हुआ। जो कुक अब सुन रहे हो, इन बातों को जितना धारण कर सकते हो, करो और वेद के पढ़ने, पढ़ाने और सुनने सुनाने में शेष आयु को लगाकर सच्ची कमाई कर चलो।

सत्य ० - महारज, क्या सक्त समाप्त हो गया ?

महा०-नहीं, ग्रभी तो तीन भाग ग्रौर पड़े हैं। तुम सुनने वाले बनो । यह तो प्रसंग-वश बात चल पड़ी थी। सुनो,

(७) ब्रह्मचारी जनयन् ब्रह्मापो लोकं प्रजापितं परमेष्ठिनं विराजम् । गर्भो भृत्वामृतस्य योनाविन्द्रो ह भृत्वासुरां-स्ततर्ह् ।। ७० ॥ –७॥

(ब्रह्मचारी) (ध्रमृतस्य) ग्रमृत के (योनों) जन्म-स्थान के श्रन्दर (गर्भः, भृत्वा) गर्भरूप होकर, (ब्रह्म) वेदादि शास्त्रों, (श्रपः) के जलवत प्रवाह रूप से बहने वाले कर्म (लोकम्)

<sup>\*</sup> वेद के शब्दों का भौतिक और आत्मिक विस्तार अनेक स्थलों पर सम्भव है। ब्रह्मचर्य की महिमा गाते हुए वेद हमारे सामने आगे चल कर सारे संसार में इस के विस्तार को यतलाएगा। यहां पर भी भौतिक ब्रह्मचर्य की ओर संकेत है। जहां यह दोनों अर्थ संगत करने होते हैं, वेद कोई ऐसा शब्द वर्तता है, जो दोनों ओर संगत हो सके। यहां पर वह शब्द 'अपः ' है। यह आए (=जल) का द्वितीया का बहुवचन है। सूर्य दिन रात प्रकाश करता है। उस के प्रचण्ड ताप से सारे संसार में जीवन पैदा हो रहा है। यह उस

## सव प्राणियों के कर्म के साची (प्रजापतिम्) सव प्रजाओं के

का ही प्रभाव है कि बादल बनते और वर्षाएं होती हैं। जब बादल घरायेप छा जाते हैं, उस समय सूर्य अमृत=जल की योनि=अन्तरिक्ष में गर्म की तरह तिरोहित हो जाता है। थोड़ी देर के पीछे विजली कड़कने लगती है और मेघ टूट र कर बरसने लग जाते हैं। इन्द्र=विजली भी, मानो, तेजोमय सूर्य का ही रूपान्तर है। ब्रह्मचर्य भी तेजोमय होता है। इस भौतिक वर्णन से अब मनुष्य के ब्रह्मचर्य का प्रकरण चल पड़ता है। 'अपः ' का मूल अर्थ केवल जल क्यों कहें? जल इस लिए अर्थ करते हैं कि उस में बहने का तथा एक स्थान से दूसरे स्थान में पहुंचने का गुण पाया जाता है। व्याकरण-शास्त्री इस शब्द का आए धातु से संबंध जोड़ते हैं। हमारा कमें भी अनादि-प्रवाह के रूप में बहता चला आ रहा है। ब्रह्मचारी इस की महिमा को प्रकट करता है। कमें दो प्रकार का है (१) अपः (एकवचन) कारीगरी, तस्काल किया हुआ कार्य (२) अपः (बहुवचन) प्रवाह-कमें।

पश्चिमी विद्वानों ने केवल जल का ही अर्थ लिया है, अतः वह अध्रा है। हमारे अपने अनुवादकों ने कम के अर्थ में उपर्युक्त प्रथम विभाग लिया है, यह स्वर के ठीक संगत न हो सकने से कंटिन है। सायण अहा=ब्राह्मण करता है। इस का भी मंत्र के प्रथम अर्थ में कोई प्रकरण नहीं। परमेष्टी आदि शब्दों से वह अपनी मनमानी वेदान्त की पहेलियों को सिद्ध करना चाहता है। हमारे एक लेखक इन्द्र शब्द की विचित्र ब्युत्पित देते हैं। इन्=शबुः द्र=भगाने वाला। जहां तक हमें पता है इस का प्रमाण प्राचीन व्याकरण या निरुक्त में तो नहीं पाया जाता। इस मंत्रके अर्थों पर विचार करने से एक और बात भी निश्चित हो रही है। असुरों को ठीक करने के लिये परमात्मा को अवतार धारण करने की कोई आवश्यकता नहीं। ब्रह्मचारी ही यह काम अच्छी सरह से निवाह सकते हैं।

पालक (परमेष्ठिनम्) ग्रापने प्रकृष्ट, ग्रानन्द स्वरूप में रहने वाले (विराजम्) सदा प्रकाशमान प्रभु को (जनयन्) प्रकट करते हुए (इन्द्रः) सब पेश्वर्यों का स्वामी (भृत्वा) बनकर (ह) निश्चय करके (श्रासुरान्) श्रासुरों का (तर्तर्ह) नाश करता है॥

इन्द्र बनने के लिए पराक्रम की श्रावश्यकता है। वीर ही श्रासुरों को हनन करके न्याय को स्थापित करते हैं। वह श्रापने जीवन की उज्ज्वल ज्योति से वेद का जगत में प्रकाश करते हैं। वह श्रापने वहीं श्रपने चमकते हुए कमीं से कमें के प्रभाव को हदयों पर श्रांकित करते हैं। उन के सन्तोय तथा नित्य परिश्रम-शीलता और प्रभु-भक्ति से लोग प्रभु के भक्त बनते हैं। वह सच्चे नेता हैं।

(८) आचर्यस्ततक्ष नभसी उभे इमे उर्वी गंभीरे पृथिवीं दिवं च । ते रक्षति तपसा ब्रह्मचारी तस्मिन् देवाः संमनसो भवन्ति ॥ ७१ ॥ -८ ॥

श्राचार्य (इमे) इन (उमे) दोनों (नमसी) ढकनों के समान (उचीं) विस्तृत (गंभीरे) गंभीर पृथिवी श्रौर द्यु-लोक को (ततः ) ब्रह्मचारी के सामने तराश के रख देता है। उन के विषय में पूर्ण झान प्राप्त करके वह (ते) उन की तप से रक्षा करता है। इस का परिणाम यह होता है। कि (तस्मिन्) उस के श्रन्दर (देवाः) सब देवता (संमनसः) श्रमुकूलता से युक्त (भवन्ति) हो जाते हैं॥

आचार्य के विस्तृत ज्ञान की महिमा भी वेद ही ठीक २

बताता है। रात्रि को द्यांख उठाकर देखा करो। संसार कितना विस्तृत है श्रौर कितना थोड़ा हमें इस विषय में ज्ञान है, यह तुम्हें पता लग जावेगा। पर, श्राचार्य इन बातों को सुन्दर श्राकारों में श्रपने ब्रह्मचारी के सामने प्रत्यत्त खड़ा कर देता है। उस ज्ञान की रत्ता पूर्ण तप श्रौर नियम श्रादि के पालन से ही हो सकती है।

(९) इमां भूमि पृथिवीं ब्रह्मचारी भिक्षामाजभार प्रथमो दिवं च । ते कृत्वा समिधावुपास्ते. तयोरार्षिता अवनानि विश्वा ॥ ७२ ॥ –९ ॥

इस प्रकार (प्रथमः) पूर्ण उत्साह से युक्त (ब्रह्मचारी) श्रपने गुरु की सेवा करता हुम्मा (पृथिवीं) विस्तृत (भूमिम्) भूमि (च) श्रौर (दिवम्) द्युलोक को, (तयो:=ययोः) जिन के श्रन्दर (विश्वा) सम्पूर्ण ( श्रुवनानि ) लोक ( श्रा-श्रार्पता ) चारों श्रोर समाये हुए हैं, ( भित्ताम् ) भित्ता के रूप में ( श्रा जभार ) प्राप्त करता है । इस के पश्चात ( ते ) उन्हें ( समिधौ कृत्वा ) श्रपने मकाश की साधन-रूप समिधाएं बना कर हरि-भक्ति में (उपास्ते) लग जाता है ॥

ब्रह्मचारी भिद्ध है और आचार्य दाता है। उस से वह सारे संसार का बान जाभ करता है। पर, बान का अन्त प्रभु-भिक्त ही है। यदि वस्तुतः पृथिवी और धु-लोक के अन्दर वर्त्तमान सारे पदार्थों का बोध हमें आत्म-विस्तार से अन्य रखता है, तो वह हमें बहुत महंगा पड़ा है। शुष्क बान से अभिमान पैदा होता है और उस से मनुष्य नए हो जाता है। अतः प्रभु के भिक्त-

रस से रिसत होकर जीवन के परम लच्च के पाने के लिए ही ब्रह्मचर्य का ग्रभ्यास करना उचित है। पृथिवी ग्रौर द्यु-लोक किस तरह हमारे श्रात्म-यह में सिमधाश्रों का काम देते हैं, यह थोड़ी देर हुई, समका चुका हूं।

(१०) अर्वागन्यः परो अन्यो दिवस्पृष्ठात् गुहा निधी निहितौ ब्राह्मणस्य । तो रक्षति तपसा ब्रह्मचारी तत् केवलं कृणुते ब्रह्म विद्वान् ॥ ७३ ॥ -१० ॥

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण द्रार्थात् वेदं-विद्या के झाता के (निर्धा) दो कोष (गुहा) बुद्धि की कन्दरा में (निहितौ) स्थापित होते हैं। उन में से (अन्यः) एक (श्रार्वाण्) समीपवर्ती होता है और (अन्यः) दूसरा (दिवः-पृष्ठात् परः) द्यु-तल से परे के साथ सम्बन्ध रखता है। (तौ) उनकी (ब्रह्मचारी) (तपसा) तप से (रत्ति) रत्ता करता है, पर (तत्) ऐसा कार्य (केवलम्) केवल (ब्रह्म) को (विद्वान्) जानने वाला ही (क्राग्रुते) कर पाता है। जो ब्रह्म=वेद का मनन नहीं करता, वह इन कोषों की रखवाली नहीं कर सकता।

श्राचार्य सचा ब्राह्मण होना चाहिए। जहां वह त्याग का श्रादर्श हो, वहां संसार का नेता बनने के लिए उस में यह बल होना चाहिए कि इस लोक की उन्नति तथा परलोक-विषयक सद्गति के सम्बन्ध में उसे ठीक २ समक्र हो। वह केंवल जाप करना ही न जानता हो, प्रत्युत वह ब्राह्मणों, चित्रयों, वैश्यों तथा श्रद्धों के कार्यों से ठीक २ परिचय रखता हो। शृणा न करता

हो। उस की विशेषता इस में नहीं कि वह किसी काम में फंसा हुआ नहीं, वरन इस में है कि इन सब बातों से सम्पूर्णत्यापरि-चित होता हुआ वह अपने उच्च विचारों तथा भक्ति-भाव से संसार के आगे सदा अच्छे आदर्श को रखता रहता हैं। ऐसे सद्गुरुओं के दिये हुए कोषों की रज्ञा का भार सच्चे ब्रह्मचारियों पर है और वह तब तक यह कार्य नहीं कर सकते, जब तक अपियों के चरणों में बेठ कर बेद-विद्या में निरुण नहीं होते। जब से वेद-विद्या की ओर से हम उदासीन हुए हैं, न हमें पेश्वर्य का सुख मिलता है, और न आत्मा में धम सन्तोप ही होता है। भला हो अखगड ब्रह्मचारी, बेद-विद्या के सूर्य्य द्यानन्द स्वामी का, जो हमारा मुंह फिर बेद की ओर मोड गया है।

(११) अर्वागन्य इतो अन्यः पृथिव्या अग्नी समेतो नभसी अंतरेमे। तयोः श्रयन्ते रदमयोधिदृढास्तानातिष्ठति तपसा ब्रह्मचारी॥ ७४॥ -११॥

(श्रग्नी) दो श्राग्नियां (इमे) इन (नभसी) दो ढकनों=पृथिवी तथा चुलोक के (श्रन्तरा) बीच में (सम-एतः) इकही होजाती हैं, उन में से (श्रन्यः श्रवांग्) एक तो हमारे पास है श्रौर (श्रन्यः) दूसरा (इतः पृथिव्याः) इधर पृथिवी से दूरवर्ती है। (तयोः) उन दोनों श्राग्नियों की (रहमयः) किर्ग्णे मिलकर (हढाः) हद् हुईँ २ (श्रिध-श्रयन्ते) सारे संसार में व्याप्त हो रही हैं, (तान्) उन को (तपसा) तप से ब्रह्मचारी (श्रातिष्ठति) घारण करता है। दूसरी आग सूर्य है। अग्नि प्रत्येक पदार्थ में विद्यमान है। अह्मचारी भी इन अग्नियों की किरणों को अपने अन्दर धारण करता हुआ, तीसरी अग्नि बनकर अपने तेज को सर्वत्र फेला देता है।

(१२) अभिक्रन्दन् स्तनयन्नरुणः शितिंगो बृहच्छे-पोऽनुभूमौ जभार। ब्रह्मचारी सिंचित सानौ रेतः पृथिव्यां तेन जीवन्ति प्रदिश्रथतस्रः॥ ७५॥ –१२॥

(ग्राभिकन्दन्, स्तनयन्) शब्द करता हुन्ना, गर्जता हुन्ना, (ग्रस्त्यः) जाल (शिर्तिगः) पक्के रंग वाला (बृहत्-शेपः) वड़ी भारी प्रजनन-शक्ति का (भूमौ-श्रनुजभार) भूमि पर विस्तार करता हैं । (ब्रह्मचारी) (सानौ) उत्तम गुण, कर्म, स्वभाव वाले, उत्हृष्ट कुल के साथ सम्बन्ध पैदा करके, योग्य तेत्र में

<sup>\*</sup> जैसे पूर्व सूर्य को ब्रह्मचारी के रूप में प्रकट किया है, यहां पर मेघ के साथ उपमा को जोड़ा है। इतना मेल मिलाया है कि अतिशयोक्ति द्वारा एक ही कर दिया है। मेघ, काला, भूरा, गर्जता हुआ भूमी पर धान्य-जननी शक्ति को फैलाता है। पर्वतों की चोटियों (सानों) पर जल-बिन्दु पड़ते हैं, निदयां वेग से बहती हैं, भूमी उर्वरा होती है और लोग जीवन का रस, अन्न पाकर सुखी होजाते हैं।

हमारे ही एक लेखक ने इस अलंकार के आश्रय को छोड़ कर सीधा अर्थ मेघ पर घटाना चाहा है। पर बड़ी मुंह की खाई है। 'वृहच्छेपः' का अर्थ बड़ा प्रभावशाली करते हुए स्याकरण की तथा ब्रह्म-जल करते हुए प्रसिद्धि तथा निरुक्त की सफाई ही करदी है। पूर्वोक्त प्रक्रिया के अनुसार 'स्तनयन्' शब्द

(रेतः) बीज सींचता है (तेन) इस के द्वारा पृथिवीं पर चारों झोर लोग सुख से जीवन धारण करते हैं।

प्यारो, कभी तुम ने अपनी जाति के अधःपतन का भी विचार किया ? समाचार पत्रों में तुम क्या पढ़ा करते हो ? योरुप भ्रौर भ्रमेरिका के मुख्य मंत्रियों तथा नेताओं की वक्ताओं में ही न मस्त रहा करो। तुम्हारी जाति में रोग बढ़ रहाँ है, श्रतः मृत्यु भी नाना नाम धर कर बढ़ २ कर शिकार खेल रहा है। ब्रह्मचर्य के बढ़ते हुए ब्रभाव के कारण पुंस्त्व ( Manhood) कम हो रहा है। उस से तुम्हारी संख्या प्रति दिन घटती चली जा रही है। जहां दूसरी जातियों में विवाह उन के कल्याण का साधन बनता है, वहां तुम्हारे हां योग्य, अयोग्य के विचार से रहित विवाह स्वयं एक रोग वन रहा है। चेद उपदेश करता है कि अपने युवकों में ब्रह्मचर्य की स्रोर रुचि पैदा करो । वह तुम्हारे जातीय यल के कोप हों । पर इस बहु-मूल्य कोष को ठीक उपयुक्त करने के लिए तुम्हें अपने यहां के विवाह के रिवाज में उचित परिवर्तन भी करना होगा । यह जातीय जीवन का प्रश्न है, इस पर ख़ूब विचार करो।

(१३) अग्री सूर्ये चन्द्रमिस मातिरिश्वन् ब्रह्मचार्य १ प्सु सिमधमादधाति । तासामचीषि पृथगभ्रे चरन्ति तासामा-ज्यं पुरुषो वर्षमापः ॥ ७६ ॥ १३ ॥

मुख्य वृत्ति से मेघ-परक है। 'स्तनयित्नु' मेघ को कहते ही हैं। "सानीं'= शिखर भी उधर ही मुख्यतया लगता है। पर शेष विशेषण मनुष्य को स्मरण कराते हैं।

ब्रह्मचारी श्रप्ति, स्र्यं, चन्द्रमा (मातरिश्वन्) वायु तथा (श्रप्तु) जलों में समिधा को (ब्रादधाति) धारण करता है। स्वासाम्) उन (जलादि की) पृथक् २ (श्रचींपि) किरणें (ब्रिप्ते) बादल में (चरन्ति) विचरती हैं, (तासाम्) उन का ही यह फल है जो (ब्राज्यम्) घृत, (पुरुषः) पुरुष (वर्षम्) वृष्टि ब्रौर (ब्रापः) जल देख पड़ते हैं॥

जब ब्रह्मचारी गुरु से इनसव पदार्थों के विषय में ज्ञान प्राप्त कर लेता हैं, तो इन की रिश्मयां उस के मन में प्रकाश कर देती हैं। अब उसे जान पड़ता है कि घृत आदि आवश्यक पदार्थ केसे इन भौतिक देवताओं के परिश्रम का फल हैं। जिस प्रकार प्रत्येक देवता भिन्न र होते हुए भी दूसरों के साथ मिल कर संसार के जीवन के रक्तक, इन पदार्थों को उत्पन्न करते हैं, बसे ही हमारे शरीर में इन्द्रिय-रूप देवता करते हैं, बैसे ही मनुष्य-समाज में नियमानुसार जीवन व्यतीत करने वाले, ब्रह्मचारी लोग किया करें॥

(१४) आचार्यो मृत्युर्वरुणः सोम ओषधयः पयः । जीमृता आसन्त्सत्वानस्तैरिदं स्व१राभृतम् ॥ ७७ ॥–१४

<sup>\*</sup> इन पदार्थों के विषय में पूर्ण ज्ञान पैदा करता हुआ अपने आत्म-यज्ञ में उन को लगा देता है। सृष्टि-यज्ञ में यह सब समिधाएं बन कर ही चक्र को चला रहे हैं। इमारे शरीर में भी इन तत्त्वों के सह-योग से ही सारा कार्य हो रहा है। ब्रह्मचारी का लक्ष्य इन दोनों यज्ञों को मिला कर, अपने तथा संसार के जीवन में शान्ति स्थापित करना है।

श्रव बूझचारी को संसार में श्रांख खोल कर, उपदेश ग्रहण करने वाली वृत्ति को धारण करने की शिक्षा मिलती है। साथ ही, श्राचार्य का स्वरूप भी वर्णन किया जाता है।

(मृत्युः) (बरुणः) (सोमः) (श्रोषधयः) (पयः) दूध (सत्यानः) धने, जमे हुए (जीमृताः) जीवन-रस=जल बरसाने वाले मेघ - (श्राचार्यः) श्राचार्यं के समान (श्रासन्) हैं। देखने वाली श्रांख देख सकती है कि किस तरह (तेंः) इन सब (श्राचार्यं के रूपों) द्वारा (इदम्) इस ( स्वर् ) नियमानुसार गित वाले सुखमय लोक का (श्राभृतम्) पालन किया जा रहा है \*॥

<sup>\*</sup> सायण प्वांधं में तो ठीक चलता है। पर पौराणिक देव-माला का विचार वरुण के अर्थ में फिर उसे पीछे घसीट लेता है। भौतिक और आसिक खिचड़ी इतने बड़े भाष्यकार के कार्य को अनेक स्थलों पर दूषित कर रही है। संगति इस का नाम है, कि जब एक विभाग में चलें, तो अन्त तक उसी को निवाहें। हमारे अपने एक लेखक ने जहां तक सायण का अनुसरण किया है, वहां तक तो ठीक है। पर उसके आगे-कियत मन उक्तियों से बड़ी गड़बड़ की है। सोम शब्द का अर्थ 'सउमा' करके केनोपनिषद् को साथ जोइना चाहा है। क्या अच्छा होता यदि अपने ही लगाये हुए स्वर का ही विचार कर लेते। ऐसी बातों से यह दिखाना कि 'यही बेदों की गंभीरता है', विदिक ब्याख्यान शैली का उपहास करना है। 'सोम 'शब्द का ठीक अर्थ उपर कर दिया है। इस में कोई कमी हो, तो कल्पनाओं से काम चलाया जावे। फिर उपनिषदों की रचना वेद के पीछे की है। ऋषियों ने वैदिक विचारों को सुन्दर कथाओं से समझाने का कई स्थलों पर यह किया है। पर, क्या इन कथाओं को वेद से निकाल कर ही बेद का गौरव स्थापित किया आवेगा?

मृत्यु ब्राचार्य है। इस ने कितने विचारकों को प्रथम प्रेरणा करके संसार का उपकार किया है। इसे केवल मारने वाला ही मत समभो। यह श्रात्मा की ज्योति के जगाने में भी यड़ा सहा-यक होता है। वरुणं, परमात्मा की रमणीय, वरणीय, सर्वत्र व्यापिनी शक्ति का प्रकाश करता है। कहीं सूर्य के रूप में, कहीं जल के श्रंधिष्ठाता के रूप में इस का वर्णन पाया जाता है। दोनों रूपों में जगत के विस्तार और इस के परम कारण जग-दीश्वर का ध्यान पेदा करने में यड़ा सहायक है। सोम प्रभु की प्रेरखात्मक शक्ति के प्रकाश का नाम है। यह चन्द्र की मनोहर, चित्त-विकासिनी, शीतल चांदनी के रूप में हमारे ऊपर प्रभाव डाल रहा है। क्या यह प्रकाश गुरु यनकर हमें चेतावनी नहीं दे रहा कि हम भी इसी प्रकार का, शीतल उज्ज्वल, शान्ति-कर, ग्रानन्द-प्रद स्वभाव पैदा करें। ब्रह्मचारी खुली वायु में दिन को सूर्य से ब्रौर रात को चांद से दिल खोलकर उपदेश ब्रह्म करे। भ्रोपिथों तथा दूध की लोकोपकारिसी रचना भ्रौर विचित्रता को वह सदा भ्रपने सामने रखता हुआ, संसार के जिए दु:खविनाशक, श्रोपधिरूप तथा पुष्टिकारक, दुग्ध-रूप बनने का यक्त करे ग्रीर वर्षा ऋतु में घनघोर, गरजते हुए मेघ जल क्या बरसाते हैं, पशु, पिन्न, जलचर, स्थलचर, घास थ्रोर पत्ता-सभी के लिए जीवन-रस की वर्षा करते हैं। क्या

इतिहास का इस से बड़ा अपकार होगा । यह बीमारी भी सायण से ही आरंभ हुई है। यह कटोपनिषद् से मिलाता है॥

यौवन-दशा को प्राप्त करके, ब्रह्मचारी भी ज्ञान रस की बृष्टि करता हुआ, संसार के आत्मिक जीवन का और शारीरिक पुष्टि से शारीरिक जीवन का प्रदान करने वाला न बनेगा ? वनेगा ख्रौर ख्रवश्य बनेगा, यदि वह इन भावों से चित्त की कोठड़ी को भरता रहेगा। यह भाव उसके हृद्य में सच्चे श्राचार्य की संगति से पैदा होंगे। वह मृत्यु-रूप होकर उस के ज्ञुद्र भावों को भस्म करता है। वहण रूप होकर वरणीय, मनोरम गुणों को उस में प्रविष्ट करता है । सोम-रूप होकर उस के श्रालस्य को दूर कर पुरुषार्थ की घुट्टी विलाता है। ब्रोक्ध-रूप होकर सब दु:खों भ्रौर दोषों को जिन्न भिन्न कर देता है। दुग्ध-रूप होकर उसे ज्ञान के दूध से पुष्ट करता है और जीवन-वर्षक मेघ की भान्ति सर्व प्रकार का जीवन प्रदान कर निहाल कर देता है। धन्य है, वह देश श्रौर जाति, जहां इन पवित्र श्रादर्शों के अनुसार, प्रकृति और परमात्मा की गोद में वैठ कर, आचार्य पढ़ाते हैं और ब्रह्मचारी पढ़ते हैं। वहीं सुख की वर्षा सदा होती है।

(१५) अमा घृतं कृणुते केवलमाचार्यो भृत्वा वरुणो यद्यदैच्छत् प्रजापती । तद् ब्रह्मचारी प्रायच्छत् स्वान् मित्रो अध्यात्मनः ॥ ७८ ॥ –१५ ॥

श्राचार्य के पास विद्यार्थी भिन्न २ प्रकार के श्राते हैं, पर, वह (श्रमा) श्रपने घर (कुल) में=श्रपने संसर्ग से (केवजं) सब दोषों को हटाकर शुद्ध ( घृतम् ) सरल भाव तथा प्रकाश (कृशुते) पैदा कर लेता है। पढ़ाने के पश्चात ( वद्णः भृत्वा )

स्वीकार करने योग्य होकर (प्रजापतौ) प्रजाझों के पालन करने के लिए जाने वाले उस ब्रह्मचारी से (यत-यत्) जो २ ( पेच्छुत्) इच्छा करता है, (मित्रः) स्नेह से युक्त (ब्रह्मचारी) स्नातक (स्वान्) प्रापने (ख्रात्मनः) स्वार्ध तथा निजी भावों से भी (ख्रिधि) बढ़कर, ऊपर उठकर (प्रायच्छुत्) गुरु की ख्राशाओं को पूर्ण करता है ।

श्राचार्य स्वीकार करने योग्य कव होता है ? जब वह ब्रह्मचारियों के हृदयों को श्रापने साथ मिलाकर घृत-रूप बना लेता है। वह श्रव कोई बात उस से द्विपाकर नहीं रखते । सरल-स्वभाव को धारण कर, गुरु के ज्ञान से प्रकाश को प्राप्त करते हैं। उस दशा में गुरु जो श्राज्ञा करता है, वह स्वार्थ नहीं, वरन प्रजापित, परमात्मा के निमित्त सेवा का भाव ही हो सकता है। इस प्रकार के त्यागी, हरि-चरण-शरण में लगे हुए श्राचार्य के श्रादेश को कौन बृह्मचारी, सञ्चा विद्यार्थी

<sup>\*</sup> यह अत्यन्त किंत मन्त्र है। प्रिफिध साहिब ने पहिले पाद का अधे किया है 'आचार्य सारा मक्खन घर ले जाता है'। बहुत खूब ! यदि तिनक भी आचार्य के लक्षण का ज्ञान होता या किसी आर्य विद्वान से पूछ ही लिया होता, तो इतना अन्धे न करता। आचार्य को इस समय शिष्य के कठोर भावों को पिघलाने की चिन्ता है। उसे अपने लिए घृत की चिन्ता नहीं घेर रही। सभी अनुवादकों ने प्रायः स्वान्=स्वात् करके अर्थ किया है। पर, यह पद-पाठ के विरुद्ध होने से हमें स्वीकार नहीं। विशेषतः जब और सुन्दर अर्थ हो सकता हो। ब्रह्मचारी ही अब प्रजापित बनने लगा है। इसके लिए अगला मन्त्र देखो।

अपने आराम तथा सुंख के लिए गौग कर सकता है ? यह सारी बातें उसी समय हो सकती हैं, जब पढ़ाने वाले और पढ़ने वाले वस्तुतः इन भावों को समभ कर गुरु-शिष्य प्रणाली को चलाने की इच्छा करते हों। प्यारो, ध्यान से सुनते चलो । वेद-चीगा श्रव बज रही है।

( १६ ) आंचार्यो ब्रह्मचारी ब्रह्मचारी प्रजापतिः । प्रजापतिर्वि राजति विराडिन्द्रोऽभवद् वशी ॥७९॥ –१६॥

श्राचार्य ब्रह्मचारी होवे, तब ही उससे शिक्ता पाया हुश्रा ब्रह्मचारी प्रजा का पालक होकर (विराजित) शोभा श्रौर यश को लाभ करता हुश्रा (इन्द्र: वशी) सब को वश में करता श्रौर पेश्वर्य का स्वामी बनता है \*।

.शोभा उसी व्यक्ति की होगी, जो प्रजा के हित के कार्यों में जगने वाला होगा। जो पूर्ण संयमी होकर शिक्तक बनेगा, उसी के विद्यार्थी जगत में दीपक बनकर प्रकाश करेंगे और भ्रपने पराक्रम से पीठ दिखा कर कभी भी वापिस भ्राने वाले न होंगे। इस मन्त्र से भ्रारंभ करके भ्रव बृह्मचर्य की महिमा का विस्तार

<sup>\*</sup> सायण के अनुसार प्रजापित, विराद तथा इन्द्र पारिभाषिक शब्द हैं। अविद्योपहित ब्रह्म, सृष्टि-रूप में प्रजापित कहलाता है, इत्यादि। पर यह बात ठीक नहीं है। यहां पर ब्रह्मचारी को ही प्रजापित और विराद बनना कहा है। वेदान्त की प्रक्रिया के अनुसार जीव कभी ईश्वर नहीं बन सकता। जब भी उसकी उपाधि का अन्त होगा, वह शुद्ध ब्रह्म ही होगा, शबल ब्रह्म में परिवर्त्तन सायण के अपने सिद्धान्त के विरुद्ध है।

बतलाते हैं। इसका सार यह है कि संसार में जो जीवित रह कर कुठ दिखाना चाहता है, उसे ब्रह्मचारी होना चाहिए।

(१७) ब्रह्मचर्येण तपसा राजा राष्ट्रं वि रक्षति । आचार्यो ब्रह्मचर्येण ब्रह्मचारिणमिच्छते ॥८०॥ –१७॥

राजा ब्रह्मचर्य-रूपी तप की सहायता से (राष्ट्रम्) राज्य की (वि) विशेष (रज्ञति) रज्ञा करता है। श्राचार्य ब्रह्मचर्य के द्वारा ही ब्रह्मचारी को (इच्छते) चाहता है \*।

संसार का राष्ट्रिय-इतिहास इस बात में सान्नी है कि जितेन्द्रिय तपस्वी राजा ही प्रजा के हित-कारक हो सकते हैं। जो विषय वासना से व्याकुल हो रहे हों, उन के हाथों निर्वल प्रजा की कोई वस्तु भी सुरित्तत नहीं रह सकती। यह उनके अत्याचार से ही राज्ञसी रिवाज चला है, कि, अवलाओं के मुखड़े बुरके की दीवार के पी हे कुम्हलाये रहते हैं। ऐसे शासक प्रजा के भन्नक होते हैं, न कि रक्तक। जब कभी विदेशी शत्रु उन्हें आ द्वाता है, तो उस समय प्रजा की वही अवस्था होती है, जो उन

<sup>\*</sup> हमारे एक छेलंक ने यों समझा है कि राजा राष्ट्र में ब्रह्मचर्य का प्रचार करके उस की रक्षा करता है और ऐसे ही गुरु भी ब्रह्मचर्य में ब्रह्मचर्य की प्रतिष्ठा कराकर उसका कल्याण करता है। जहां तक इस भाव का सम्बन्ध है, यह बढ़ा अच्छा है। पर, वेद के शब्दों से ब्रह्मचर्य राज-कर्तृक तथा आचार्य-कर्तृक है। राजोपकरण और आचार्योपकरण का भाव तो निकल सकता है, पर दूसरा नहीं। अन्यथा अगले मन्त्र में अर्थ की समता को स्थिर करने के लिये "बास भी ब्रह्मचर्य करता हुआ घोड़े से खाया जाता है" यह अर्थ करना होगा। इससे स्पष्ट है कि यहां भी इस अर्थ की संगति लगनी किन्त है।

भेड़ों की होती है, जिनका राखा कहीं दूर चला गया है और कूर बाय ऊपर आकृदा है। निर्वीय पुरुषों के हाथ में राज्य अधिक देर नहीं उहर सकता। प्यारो, अपनी दुरी रीतियों, दुर्व्यसनों और नाना प्रकार के कुकर्मों को सोचो और फिर बतलाओं कि वेद का कहना कितना ठीक बैठता है। तुम्हारी जाति की परंतत्रता न हो, तो और क्या हो? कितने शोक की बात है कि ब्रह्मच्ये का इतना सुन्दर उपदेश तथा इतिहास तुम्हारे धर्म-अन्थों में पाया जाता हो और उस का आचरण इतना थोड़ा हो।

यह संयम तथा मर्यादा का जीवन ही है, जो पढ़ाने वालों में विशेष प्रतिभा पदा करता है। उन में विचित्र प्राक्षण-वल उभर प्राता है। उन के मस्तक से ब्रह्मवर्चस की किरणें निकल र कर उन के शिष्यों पर पड़तीं हैं। वस्तुतः ऐसे ही गुरु चाहते हैं कि जितना उन से बन पड़े, वह उपकार करते ही रहें। जब कोई उन से पढ़ने ब्राता है, तो उन को प्रसन्नता होती है। यहां ब्रह्मचर्य से तात्पर्य वही है, जो इस सक्त की व्याख्या से पूर्व मैंने बतलाया था। यह वह मर्यादा है जिस का पालन सब वर्ण ब्रोर सब ब्राश्रम कर सकते हैं॥

(१८) ब्रह्मचर्येण कन्यारयुवानं विन्दते पतिम् । अनद्वान् ब्रह्मचर्येणाश्चो घासं जिगीपति ॥८१॥ –१८॥

ब्रह्मचर्य के प्रताप से कन्या योग्य, युवा पति को (विन्दते) प्राप्त होती है। (ग्रनड्वान्) वैल ग्रौर (ग्रश्वः) घोड़ा ब्रह्मचर्य से ही घास = ग्रपने भोजन को (जिगीपति) जीतते हैं \*॥

<sup>\*</sup> ह्विटने साहिब के अनुवाद पर तो हंसी आती है। यह ब्रह्मचर्य-वैदिक

केवल पुरुषों के लिए ही नहीं, वरन सब प्राणियों के लिए ब्रह्मचर्य का विधान है। कन्याओं ब्रौर स्त्रियों के लिए वसे ही इस का पालन ब्रावश्यक है, जैसे पुरुषों के लिए। जब तक दोनों, युवतियां ब्रौर युवा इस गुण से युक्त नहीं होते, तब तक योग्य विवाहों का हो सकता। इस का परिणाम, वर्ण-संकरता ब्रौर सब धर्मों का उच्छेद ही तो है।

जब तक घोड़े, बैल ध्रौर दूसरे पशुओं में शक्ति बनी रहती है मालिक भी उन पर प्रसन्न रहता है श्रौर उनका उत्साह भी बना रहता है। पशुओं का खुले छलांगें लगा २ कर कूदना श्रौर मनों चारा चर जाना उन के ब्रह्मचर्य का ही द्योतक है॥

(१९) ब्रह्मचर्येण तपसा देवा सृत्युमपान्नत । इन्द्रो ह ब्रह्मचर्येण देवेभ्यः स्वरिराभरत् ॥ ८२ ॥ -१९ ॥

विद्यार्थिपन, समझ कर चले हैं। यहां गाड़ी रकती देख कर आश्चर्य करते हुए कहते हैं कि यदि अर्थ को कुछ ढीला कर दें तो मंत्र बेहूदा नहीं रहेगा। वस्तुतः ब्रह्मचर्य का भाव न समझते हुए, उन्हों ने स्वयं एक काल्पनिक घेरा अपने गिर्द डाल लिया है। मंत्र तो जैसा है, बैसा ही है। हां, अनुवाद निःसन्देह बेहूदा है। उन का ऐसी अवस्था में भाष्य करने बैठना इस लोकोक्ति के अनुसार है:—'हाय मां, में रह न सकूं'। भारतवासी आर्य बालक भी जानता है कि ब्रह्मचर्य से ताल्पयं क्या होता है। सायण तीसरे पाद को पूरा करने के लिये दूसरे पाद से ' पति लभते ' यह शब्द मिलाता है। परिश्रमी बल वाले बैल को ही अच्छा मालिक मिलता है।

( देवाः ) विद्वान् योगी ब्रह्मचर्य-रूपी तप के द्वारा मृत्यु को ( अपान्नत ) जीत लेते हैं। इन्द्र (ह) भी ब्रह्मचर्य से ही उन. के लिए ( स्वः ) सुख ( अपभरत् ) लाता है॥

श्रकाल मृत्यु को ब्रह्मचर्य तथा तपश्चर्या से हटाया जा सकता है। उसी राष्ट्र में इन ब्रह्मचारियों को सुख मिल सकता है, जहां यह निर्विध्न होकर श्रपने तथों को तप सकते हैं। जहां दुष्ट श्रमुर तथा नीच शत्रु नित्य धाड़ें मारते हों, वहां यह लंगोट-बन्द भी समाधि नहीं लगा सकते। इसलिए मन्त्र के दूसरे भाग में इन्द्र=राजा का ब्रह्मचारी होना पुनः श्रावश्यक बताया है॥

(२०, २१) ओषधयो भृतभन्यमहोरात्रे वनस्पतिः । संवत्सरः सहर्तुभिस्ते जाता ब्रह्मचारिणः ॥ पार्थिवा दिन्याः पञ्चव आरण्या ग्राम्याश्च ये । अपक्षाः पक्षिणश्च ये ते जाता ब्रह्मचारिणः ॥ ८३—८४ ॥ –२०, २१ ॥

( श्रोपधयः ) श्रोपधियां ( भृत-भन्यम् ) भृत श्रौर भविष्य ( श्रहो रात्रे ) दिन श्रौर रात ( वनस्पतिः ) वृत्त ( श्रृतुभिः ) श्रृतुश्रों के ( सह ) साथ ( संवत्सरः ) वर्ष ( पार्थिवाः ) पृथिवी-चर ( दिन्याः ) श्राकाशी ( पशर्वः ) प्राणी ( श्रारण्याः ) जंगली ( च ) श्रौर ( श्राम्याः ) पालत् ( श्रपत्ताः ) पंखों से रहित ( च ) श्रौर ( पत्तिणः ) पंखों वाले ( ये ) जो श्रौर जितने भी हैं ( ते ) वह ( बृह्मचारिणः ) बृह्मचारी से ही ( जाताः ) प्रकट होते हैं॥

<sup>\*</sup> हमारे ही एक भाई ने अर्थ किया है:—'वह सब ब्रह्मचारी बन नए हैं'। अर्थ अच्छा है। सारा संसार किस प्रकार नियम-पूर्वक चलता है, यह

इन मन्त्रों में सारे संसार का चलाने वाला ब्रह्मचारी वर्णन किया गया है। प्यारो,तनिक सूर्य का तो विचार करो। काल के जितने विभाग हैं, वह उसी पर निर्भर हैं। दिन, रात, सप्ताह मास, ऋतु, वर्ष, भृत, भविष्य श्रौर वर्तमान उसी की प्रेरणा से वर्तमान हो रहे हैं। श्रोषियों श्रौर वनस्पतियों, पशु श्रौर पत्तियों को जन्म से लेकर पतन पर्य्यन्त जीवन देने वाला, शक्ति बढ़ाने वाला, पकाने वाला और पका कर गिराने वाला वहीं है। सूर्य की यह सारी महिमा उस के अखगड ब्रह्मचर्य पर निर्भर है। कोई उस के सामने क्या तप करेगा? उस का तेज सदा उस के माथे पर चमकता है। इस ब्रह्मचारी का वर्णन मनुष्य-ब्रह्मचारी का स्मरण कराने वाला होना चाहिए। उस की विभृति भी बड़ी विशाल है। निःसत्त्व, विषयानन्दों की बला से, वसन्त चलता है या ग्रीष्म चलता है। उन्हें तो ग्रपने भोग-विलास की ही सोच खाये जाती है। पर, इतिहास उन महा-वीरों के चरित्र का चित्र खींच कर पवित्र होता रहता है, जो वस्तुतः मनुष्य-समाज के वनाने और चलाने वाले हुआ करते हैं। उन के जीवन के संयम तथा नियम-बद्ध व्यवहारों ने ही उन्हें ऊंचा किया धीर यही खुले शब्दों में ब्रह्मचर्य है। भृत-इतिहास ऐसे महापुरुयों का बनाया हुआ है और आगे भी ऐसे ही ब्रह्मचारी नया इतिहास जोड़ते चले जावेंगे॥

विचारते हुए ब्रह्मचर्य का विस्तार समझ में आ सकता है। पर आगे मन्त्र, २३४ में "तस्माजातम्" इत्यादि को सामने रखकर और अन्य सैंकड़ों स्थलों का विचार करते हुए, हमने दूसरे अजुवादकों का ही अजुसरण करना ठीक जाना है।

(२२) पृथक् सर्वे प्राजापत्याः प्राणानात्मसु विश्रति । तान्त्सर्वान् ब्रह्म रक्षति ब्रह्मचारिण्याभृतम् ॥८५॥ –२२॥

(सर्वे) सव (प्राजापत्याः) प्रजापित की सन्तान, पशु, पत्नी, मनुष्य द्यादि (ध्रात्मसु) द्यपने द्यन्दर (पृथक्) ध्रलग २ (प्राणान्) प्राणों को (विभ्रति) धारण करते हैं। (तान्) उन (सर्वान्) सब को (ब्रह्मचारिणि) ब्रह्मचारी में (ध्रा-भृतम्) धारण किया हुआ (ब्रह्म) वेद्-ह्यान (रस्ति) रस्ना करता है॥

ब्रह्मचारी अपने उच्च आदर्श तथा पवित्र विचारों से लोगों के सामने एक अच्छा, अनुकरण करने योग्य उदाहरण रखता है। निर्वलों की रज्ञा करता है। अत्याचारियों को दग्रह देता है। यह काम केवलं शारीरिक वल नहीं करता। वेद का परम पुनीत ज्ञान ही उसकी बुद्धि में इस सामाजिक उत्तरदा-यित्व के विचार को जगाता है। इस से श्रन्थ होकर वही बल लोगों को सताने में लगता है॥

(२३) देवानामेतत् परिषूतमनभ्यारूढं चरति रोच-मानम् । तस्माञ्जातं ब्राह्मणं ब्रह्म ज्येष्टं देवाश्य सर्वे अमृतेन साकम् ॥ ८६ ॥ -२३ ॥

(एतत्) यह ब्रह्मचर्य्य (देवानाम्) विद्वान् जनों से ही (परि-स्तम्) धारण् किया जाता है। (अन्-अभि-श्रा-रूडम्) इस पर कोई चढ़ नहीं सकता, (रोचमानम्) चमकता हुआ (चरित) वर्तमान होता है। (तस्मात्) उसी से ही (ब्राह्मण्म्)

ब्रह्म=वेद-सम्बन्धी, बेद में प्रतिपादित (ज्येष्टं) ब्रह्म (जातम्) प्रकाशित होता है; (च) ब्रौर (सर्वे) सारे (देवाः) विद्वान् (श्रमृतेन) श्रमृत के (साकम्) साथ प्रकट होते हैं\*॥

विद्वान ही इस रक्ष की महिमा जानते हैं। वस्तुतः उन्हें ही विद्वान कहना चाहिए। इस से बढ़कर और दूसरी शिक नहीं है। इसी के साधन से परमेश्वर का यथार्थ वोध होता है। इसी के संग से अमृत-पद की प्राप्ति होती है॥

(२४) ब्रह्मचारी ब्रह्म श्राजद् विभर्ति तस्मिन् देवा अधिविश्वे समोताः । प्राणापानौ जनयन्नाद् व्यानं वाचं मनो हृदयं ब्रह्ममेधाम् ॥ ८७ ॥ -२४ ॥

ब्रह्मचारी (भ्राजत ) चमकते हुए (ब्रह्म ) वेद को (विभर्ति) धारण करता है। (तस्मिन) उस में (विश्वे ) सारे (देवाः) देवता (ब्राधि-समोताः) ठीक पिरोए रहते हैं। प्राण, ब्रापान, व्यान, वाक्, मन, हृद्दय, ब्रह्म तथा मेधा को (जनयन्) प्रकट करता हुंब्रा (ही ऐसा करता है)॥

<sup>\*</sup> सायण एतत्=ब्रह्म करता है। अतः यहां ब्रह्म पिछ्छे मन्त्र वाला ब्रह्म=बेद ही उसे छेना चाहिए था। ऐसा न कर पाने से उस के अनुवाद में गढ़ बड़ सी हो रही है। यदि ब्रह्म=बेद छेते भी, तो फिर तीसरा पाद संगत न होता। वेद से बेद पदा हुआ, यह कुछ अर्थ न देता। वस्तुतः यह ब्रह्मचारी की ही महिमा है, अतः एतत्=ब्रह्मचर्यम् ही छेना उचित तथा संगत है॥

वेद तथा वेदानुसारी विद्वानों के बनाये हुए प्रन्थों को धारण करता हुआ, ब्रह्मचारी अपनी शक्तियों का विस्तार करता है। प्राणायाम द्वारा जीवन-शक्ति वढ़ाने से उस की वाणी में विशेष वल आता है। मन वश में होने पर जीव के स्थान, दृदय-कमल में विकास होने लगता है। अपने अन्तर्यामी प्रभु की उपासना से मेधा प्राप्त करता है॥

इसके द्यागे के मन्त्र की व्याख्या कल मैंने प्राप सज्जनों को सुनाई थी \*। उसे न दुहरा कर इस सक्त के प्रान्तिम मंत्र को लेता हूं।

(२५) तानि कलपद् ब्रह्मचारी सिललस्य पृष्ठे तपी-तिष्ठत् तप्यमानः सम्रद्रे । स स्नाती बश्चः पिंगलः पृथिव्यां बहु रोचते ॥ ८८॥ –२६॥

(तानि) इन सब वजों झौर शक्तियों को (कल्पत्) बढ़ाता हुआ, ब्रह्मचारी ब्रह्मचर्य रूपी समुद्र में (तप्यमानः) तपस्या करता हुआ (सिजलस्य पृष्ठे) चंचल वृत्तियों की पीठ पर=उन को दवा कर (तपः अतिष्ठत्) तप को सिद्ध करता है। (सः) वह (स्नातः) स्नातक वन कर जब निकलता है, तो यौवन के कारण (वभुः पिंगलः) कुछ भूरे, कुछ पक्के पीले रंग वाला (पृथिव्यां) पृथिवी पर (बहु) बहुत (रोचते) प्रकाशित होता है॥

प्यारे सत्संगियो ! यह ब्रह्मचर्य का सुन्दर उपदेश झाप ने सुना। इस के महत्त्व पर विचार करते हुए वेद का महत्त्व

<sup>\*</sup> देखो, बेदसन्देश, २।१।२२॥

समको। यह केवल मृग-चर्म धारण करने या मेखला बांधने का नाम नहीं। यह जीवन-शक्ति की वृद्धि के मर्म का झान हैं। इस सुद्दम विषय का संसार के सब से पुराने श्रन्थ में इतनी गंभीरता से वर्णन किया जाना विस्मित करने वाला है। विवश होकर, मस्तक वेद के आगे भुकता चाहता है।

सत्य०-महाराज, मेखला का ब्रह्मचर्य से कैसे सम्बन्ध समभना चाहिए?

महा०-प्यारे, मेखला का मुख्य काम घेरा डालना है। यह मर्यादा का उपलस्य है। यह जीवन के संयम का चिह्न है। शरीर पर धारण करने से तथा इस का मानसिक विचार करने से मनुष्य पूर्ण जितेन्द्रिय वन सकता है। किसी बात में 'म्राति' न करे। यही मेखला-बद्ध जीवन है। यही ब्रह्मचारी की सब से बड़ी पूंजी है। यदि तुम्हारी इच्छा हो, तो इस मेखला के विषय में एक द्वोटा सा सक म्राज और सुना दूँ। क्यों भाई, भ्राप लोग थक तो नहीं गये?

प्रायः सब भ्रोर से "नहीं महाराज, नहीं महाराज" का शब्द सुनाई दिया। महात्मा ने प्रसन्न-चित्त होकर पुनः भ्रारंभ्भ कियाः। भ्रथर्व ॥ ६। १३३॥

## (२६) य इमां मेखलामायबन्ध यः संननाह य उ नो

<sup>\*</sup> अगस्य ऋषि, मेखला देवता, छन्दः, १, भूरिक् त्रिप्टुष्; २, अनुप्टुष्; ३, त्रिप्टुष्; ४, जगती; ५, अनुप्टुष्। पीछे आकर, होगों ने इस प्रकार के सूकों को जादू दूने में ही लगा कर अपनी शक्तियों का क्षय किया है। देखो, सायण भाष्य।

युयोज । यस्य देवस्य प्रशिषा चरामः स पारमिच्छात् स उ नो वि म्रुंचात् ॥८९॥ –१॥

(यस्य) जिस (देवस्य) परमात्मा की (प्रशिषा) आज्ञा से (चरामः) हम संसार-यात्रा कर रहे हैं। (यः) जो (इमाम्) इस (मेखलाम्) मेखला को (श्राववन्ध) बांध रहा है, (संन-नाह) श्रव्ही तरह से जकड़ रहा है, (उ) और (नः) हमें उस से (युयोज) जोड़ रहा है। (सः) वही (पातम्) हमें पार पहुंचाने के लिए भी (इच्डात्) इच्डा करे। (सः उ) वही (नः) हमें (विमुश्चात्) बचावे।

प्यारो, संसार में पत्ता तक भी उस प्रभु की ध्राक्षा के विना नहीं हिल सकता। उस ने ही हमारे लिए विद्या का प्रकाश करते हुए शारीरिक तथा ध्रान्तरिक जीवन को ठीक चलाने के हेतु नियमों को बांध रखा है। इस नियम-माला रूपी मेखला को धारण कर के हम संसार-सागर में कृद पड़े हैं, हमारे परिश्रम को फलदायक बनाना प्रभु के ध्राधीन है। हमें उस पर भरोसा, पूर्ण विश्वास ध्रौर श्रद्धा चाहिए। हमें पुरुषार्थ से प्रयोजन है। हमें परिणाम की निरर्थक चिन्ता में धुलने की कोई ध्रावश्यकता नहीं। यही सच्चे सन्तोष का स्वरूप है। यह ध्रार्य-जीवन का एक सुन्दर ध्रवयब है। इसे धारण करो।

(२७) आहुतास्यभिहुत ऋषीणामस्यायुधम् । पूर्वा व्रतस्य प्राक्षती वीरही भव मेखले ॥ ९०॥ –२॥ ( मेखले ) हे आर्य-जीवन की मर्यादा की चिह्न, मेखले ! ( आहुता ) द धारण तथा ( अभिहुता ) एजा की जाती ( असि ) है। ( ऋषीणाम् ) ऋषियों का द ( आयुधम् ) हथियार ( असि ) है। ( वतस्य ) संकल्प किये हुए वत का द ( एवां ) प्रकृष्ट-रूप से ( प्राअती ) आस्वादन करती हुई ( वीरध्नी भव ) हमारे श्रुरवीर शबुखों को मारने बाली द हो।

ऋषियों और मुनियों का तीव ग्रस्त उनका नियम-बद्ध जीवन है। जातियों की हड़ी पक्की करने वाला भी यही है। जिस देश के निवासियों में ग्रपने संकल्पों को पूरा करने के लिए उत्साह बना रहता है, उन का कठिन जीवन ढाल की तरह उन्हें बचाता और तेज तलवार की तरह शत्रु-सेनाओं को काटता है।

श्रच्हें २ संकल्प मनुष्य करते वहुत हैं। पर, उन्हें सिरे तक पहुंचाना किसी २ का ही काम होता है। यही मनुष्यों में छुटाई वड़ाई का तारतम्य पैदा करने वाली बात है। इसी के प्रताप से मनुष्य ऋषि धौर देवता वन जाता है। वेद वत को पूरा करने का उपदेश करता है। थोड़ा नियम धारण करो। छोटी बात से धारम्भ करो। जब उसको ध्रपने जीवन का ध्रंग बना लो, तो दूसरा बड़ा पग धरो। विचार का ध्राचार में परिवर्तन कर सकने से शिक्त दुगनी हो जाती है, ध्रान्यथा दुर्वलता बढ़ जाती है।

चेद धार्मिक युद्ध से घृणा पैदा नहीं करता। वेद हिंसा और आहिंसा के मूल में समाज-उन्नति और धर्म-चृद्धि को रखता है।

यदि हिंसा से यह दोनों बातें सिद्ध होती हैं, तो उस समय उस हिंसा का पाप रूप डंक कड़ जाता है। जब स्वार्थ से श्रन्थ होकर, श्रन्याय तथा श्रत्याचार किया जाता है,तो श्रहिंसा भी हिंसा समसनी चाहिए। भूठ, घोखा दंभ, पीठ पीछे हानि करना—यह सब हिंसा है। वेद बीरों के साथ युद्ध करना बतलाता है। गीदड़ों को मारने के लिये इतनी बड़ी मेखला के बांधने का उपदेश नहीं करता । सोये हुन्नों को, निर्वलों, कायरों को मार कर लिजित होना पड़ता है। बीर के सामने वीर खड़ा हो और धर्म-युद्ध हो रहा हो, तो वस्तुतः यश और शोभा है। जब तक मनुष्य शरीर के साथ जुड़ा रहेगा, काम कोध श्रादि से सर्वथा इट नहीं सकता । कभी न कभी इन वृत्तियों का अनुचित प्रयोग भी करेगा ही। उसी समय आर्य-शासन पद्धति के श्रनुसार वह दएडनीय ठहरता है । इस लिप लड़ाई के नाम से न घवराया करो। उस के मूल को सोचा करो । देखो, भ्रागे वीर योधा का चित्र खींचा है।

(२८) मृत्योरहं ब्रह्मचारी यदस्मि निर्याचन् भृतात् पुरुषं यमाय । तमहं ब्रह्मणा तपसा श्रमेणानयैनं मेखलया सिनामि ॥ ९१ ॥ –३ ॥

योधा युद्ध में निकल पड़ा है । अधार्मिक, पापी, अत्या-चारी जनों को समाप्त करके ही श्रव उसे वापिस होना हैं । मानो, मृत्यु ने उसे शिष्य-भाव से स्वीकार कर लिया है और अपने कार्य की उसे शिक्षा दे रहा है। शिक्षा के लिये अब यह बाहिर निकला है, ताकि अपने गुरु को सन्तुष्ट कर सके । उस के यह भाव हैं:—

(मृत्योः)मृत्यु का (ग्रहम्) में ब्रह्मचारी (यत्-ग्रास्म) जो बना हुं, तो (ग्रहम्) में (भ्तात्) जीवित संसार में से (यमाय) ग्रपने गुरु के लिए (पुरुषम्) पुरुष को (निर्याचन्) ग्रालग करके मांगता हुन्ना (तम्) उस चुने हुए व्यक्ति को (ब्रह्मणा) सहम ज्ञान (तपसा) तप (श्रमेण) परिश्रम-रूपी (ग्रनया) इस (मेखलया) मेखला से (सिनामि) बांधता हूं।

वैदिक योधा सारे संसार पर दृष्टि डाल कर केवल वहीं पग उठाता है, जहां अपने पापों के भार से कोई मनुष्य मय के समर्पित होचुका है। इस के समान वह दूध और जल में विवेक कर ही लेता है, तब अन्तिम वार का निश्चय करता है। उस का यह निश्चय भ्रम-मृलक नहीं होता, क्योंकि वह सहम ज्ञान की सहायता से ही यह करता है। तप तथा पुरुषार्थ से युक्त होंकर वह आगे बढ़ता है। मेखला-भयी मर्यादा के अन्दर रहने पर वह पत्त-पात आदि तुच्छ भावों से प्रेरित होकर किसी के वध की कामना नहीं करता। इस का फल यह होता है कि जब ऐसा संयमी किसी को मार मिटाने का संकल्प कर लेता है, तो अब उसे रोकने की किसी में शक्ति नहीं होती। इतना चल, बीर्य और तेज मर्यादा-मय जीवन का पालन करने से ही उपजता ह।

(२९) श्रद्धाया दुहिता तपसोऽधिजाता स्वसा

ऋषींगां भूतकृतां वभूव। सा नो मेखले मतिमाधेहि मेधा-मथो नो धेहि तप इन्द्रियं च ॥ ९२ ॥

हे मेखले, तू (श्रद्धायाः) श्रद्धा की (हुहिता) पुत्री है, (तपसः) तप से (द्याधि-जाता) प्रकट होती है, (सृतरुताम्) संसार को ढालने वाले (अपीणाम्) दीर्घ-दर्शी अपियों की (स्वसा) वहिन (वसूव) है, (सा) ऐसी तू (नः) हम में (मितम्) मनन-शक्ति (मेधाम्) धारण-शक्ति (अथो) खौर (तपः) तप (च) तथा (इन्द्रियम्) इन्द्रियादि शरीर के अंगों का बल (आ-धेहि) धारण कर।

प्यारो, इस मन्त्र के पाठ के साथ ही वालकों को तुम्हारे पूर्वज मेखला धारण कराया करते थे। ब्राहा ! क्या ब्रानन्द हो, यदि पुनः इन मन्त्रों की महिमा तथा इन रीतियों के गृढ़ व्रार्थ को हम समभ जावें! वेद की मेखला रस्सी तक ही समाप्त नहीं होती। यह तो ब्रा-जीवन चलने वाली, ब्रह्मचर्य की मर्यादा का वाह्य चिन्ह है। देखों, यह जीवन-कला श्रद्धा की पुत्री है। विना श्रद्धा के इसे धारण करना कठिन है। कठिन जीवन में पग धरने के लिये प्रथम विश्वास ही एक सहारा होता है। जब तक वैद्य पर विश्वास न हों, रोगी के गले के नीचे ब्रोपधि जाती ही नहीं। चली भी जावे, तो लाभ बहुत नहीं करती। इस लिये अनुभवी सज्जन वेद के विद्यान जो मार्ग बतावें, उस एर कुछ देर चलने से ही लाभ, ब्रालाभ का निश्चय होसकता है, एहिले नहीं। यह करने की विद्या है। जब इन कठिन नियमों

का पालन करता हुआ मनुष्य, शीतो ज्या तथा सुख, दुःख के सहन करने का स्रभ्यास करके तप को सिद्ध कर लेता है, तो उस की स्रन्दरूनी जीवन-मेखला का याहिर भी प्रकाश होने लगता है।

बह नियमचर्या ऋषियों की भगिनी हैं। सदा उनका साध देने वाली सहचरी है। इस से रहित होकर वह संसार के लिए कुछ भी न कर संकें। इसी के पालन से मनन-शिक बढ़ती है, क्यों कि प्राणायाम आदि साधनों द्वारा मन एका आहे जाता है। मन की चंचलता दूर हो जाने से सुने हुए, पढ़े हुए को धारण करने की शिक्त-मेधा भी प्राप्त हो जाती है। झान तथा तप का प्रकाश और सारी इन्द्रियों की शिक्तयां हमें प्राप्त हो जाती है। अतः न केवल रोग से बचने के लिए, यरन वर्तमान पूंजी को बढ़ाने के लिए भी बहाचर्य आदि मर्यादा-बद्ध गुणों का धारण करना आवश्यक है। इसलिए, प्रत्येक मनुष्य को प्रतिदिन यह धारणा स्थिर करते रहना चाहिए:—

(३०) यां त्वा पूर्वे भूतकृत ऋषयः परिवेधिरे । सा त्वं परिष्वजस्व मां दीर्घायुत्वाय मेखले ॥ ९३ ॥ .

हे मेखले (यां त्या) जिस तुम को (पूर्व) उत्तम (भूतकृतः) संसार के आगे लेजाने वाले (ऋषयः) ऋषिजन (परि-बेधिरे) अन्दर और वाहिर से एक-रूप होकर अच्छी तरह यांधा करते हैं, (सा त्वम्) यह द (माम्) मेरे (दीर्घायुत्वाय) दीर्घ आयु के जिए (परि-ष्वजस्व) चारों ओर से जिपट जा। सचमुच यही ऋषियों की सिद्धि का रहस्य है। यही उन्हें मनुष्यों से ऊपर उठकर ऋषि बनाने का साधन मिला है। वेद सब को उत्साह देता हैं। जो चाहे, इस मार्ग पर चलकर लम्बी आयु का भोग करता हुआ, ऋषि बन सकता है। अद्धा पूर्वक वैदिक जीवन को धारण करो। सब रोग आदि शश्च दूर ही रहेंगे। यही कारण है कि तुम्हारे पूर्वजों ने ब्रह्मचर्य आदि नियमों पर इतना बल क्यों लगाया है। बस आज का विषय यहीं समाप्त करता हूं। जाओ अपनी श्रुटियों को दूर करो और इन बातों पर विचार करते हुए नये जीवन को धारण करने की हद संकर्प करो।

बृह०-महाराज, मैं इतने दिन से ब्राप के उपदेश को सुन रहा हूं। यद्यपि मैं चुपचाप रहता हूं, तो भी इस का यह अभिन्नाय नहीं है कि मैं ध्यान से सुनता नहीं रहता । वस्तुतः मैं कुएं का मैंडक बना हुआ था। मैंने खाना, पीना ही मुख्य धर्म समभ रक्षा था। अब ब्राप की द्या से विश्वास हो चला है कि संयम, जितेन्द्रियता, तप, त्याग, सादगी ब्रादि भी कुछ ब्रार्थ रखते हैं। यह ढकोसले ब्रौर गपोड़े नहीं हैं। पर मुभे एक शंका है, उसकी भी निवृत्ति कर दें, तो वड़ी कुपा हो।

महा०-हां बेटा, अवश्य कहो।

वृह०-नास्तिकता के पाप का प्रायश्चित्त क्या है और क्या उसे करके मैं भी कुछ वन सकता हूँ ?

महा०-वस, इतनी ही शंका है या कुछ श्रौर भी ? वृह०-वस, महाराज यही चाहता हूं कि मैं भी कुछ वनजाऊं। महा०-तुम श्रवश्य बन आश्रोगे। तुम्हारे श्रन्दर श्रद्धा पैदा हो रही है। बिलकुल मत धबराश्रो। श्राज से ही यल श्रारम्भ कर दो। दृढ़ संकल्प करो श्रौर उसे पूरा करते चले आश्रो। रसातल से भी उठा कर ऊपर ले श्राने की इस धर्म में शक्ति है। प्रायश्चित्त भी यही है श्रौर, श्रागे के लिए साधन भी यही है।

महात्मा यह कहकर खुप हो गए। बृहस्पित का मुरभाया हुआ चेहरा खिल गया। उस ने और दूसरे सब ने महात्मा जी से प्रेम तथा नम्रता से 'नमस्ते' कही और अपने २ घरों को खले गए।

इति द्वितीये शरीर-सन्देशे द्वितीय उच्ह्यासः॥

श्रादितः पञ्चम उच्ह्वासः ।

## तृतीय उच्छ्वास।

## प्रारब्ध और पुरुषार्थ।

सत्य०—महाराज, श्रापके कल वाले उपदेश पर श्राचरण करने से तो रोग श्रादि से छुट्टी ही हो जाएगी। श्राप ने बड़ा उपकार किया जो इस विषय में हमें प्रकाश दिया है। श्राज किस विषय को चलाएंगे?

महा०—नहीं, प्यारे, अभी नया प्रसंग नहीं चल सकता। ब्रह्मचर्य तथा दूसरे वाधक उपायों के द्वारा यह तो ठीक है, कि आये दिन के सहस्रों रोगों और व्याधियों से अधिक अंश में क्रुटकारा हो सकता है। पर शरीर-यन्त्र की बड़ी विचित्र रचना है। प्रत्येक व्यक्ति के लिए यह संभव नहीं कि इस के सब चकों की चाल के हिसाव को सदा देख सके। अनवधानता भी कभी न कभी हो ही जाती है। दूसरे, हमारा जीवन-इतिहास भी इस जन्म से असंख्य वर्ष पूर्व से चला आता है। पुराना भोग भी भोगना होता है। कहीं न कहीं, दुष्ट रोग-राज्ञस को इस अयोध्यापुरी (शरीर) को तोड़कर प्रवेश करने के लिये छिद्र मिल ही जाता है। इस लिए अभी इस विषय को ही आज चलाएंगे।

मा॰—तो, भगवन, उन बाधक (Preventive) उपायों का फिर लाभ ही क्या हुआ?

महा०—धेर्य्य स्थिर रवखो । विचार करने से इस प्रश्न का उत्तर फिर ब्राएगा । क्यों सत्यकाम ? सत्य - हां महाराज, भ्राप यथार्ध कहते हैं। इन उपायों का सेवन करने वाला, कष्ट के समय विशेष सहन-शक्ति का परिचय देता है। वह साधारण लोगों के समान ध्वराता नहीं।

महा०—बिलकुल ठीक। देखों, तुम्हारे सामने आज दो ब्रह्मचारियों के जीवन-दृश्य रखता हूं। कुश्वंश का पितामह, देवबत भीष्म तीरों की शय्या पर पड़ा २ उत्तरायण सूर्य्य की प्रतीत्ता कर रहा है। मानो, प्राणों को अपने अधिकार में किया हुआ है। मृत्यु की शक्ति नहीं है कि उसे उसकी इच्छा से पूर्व, शरीर से अलग कर सके। शरीर चोटों से निंढाल हो चुका है। दाएं वाएं तीर चुभ रहे हैं। रुधिर-धारा बह रही है। पर वह वसे ही चमक रहा है। भीष्म का ऐसे समय पर ज्ञान-गंगा का बहाते रहना और धीर वृक्ति का धारण किये रहना, ब्रह्मचर्य की महिमा का चमकता हुआ दृशन्त है।

दूसरा वीर स्वामी दयानन्द हैं। इस महा-पुरुष की खोर पहिले भी मेंने संकेत किया था। किसी दुए ने स्वामी जी को विष दे दिया है। उनका लोहे का शरीर वार २ विष के खाधातों से, अब की बार इसको वाहिर फॅकने में अशक हो चुका है। रोम २ में क्से फूट २ कर फोड़े और फुन्सियों के रूप में वाहिर निकल रहा है। स्वामी जी को छः मास इस पीड़ा को सहते हो चुके हैं। पर क्या मजाल है कि कभी उफ़ तक भी को हो! डाक्टर और वैद्य भी उस सहन-शक्ति को देख २ कर दांतों से उंगलियों को चवाने हैं। प्रभु में पूर्ण विश्वास है। अपने संकल्प के अनुसार, समय आने पर

प्राय-त्याग करते हैं। अपने अन्तिम, श्रथाह सन्तोष तथा श्रानन्द के प्रभाव से नास्तिकों को भी श्रास्तिक बना जाते हैं।

इस लिए इन बाधक उपायों का तो सदा लाभ ही है। पर जब किसी न किसी प्रकार से रोग ही हो जावे, तब क्या करना चाहिए?

बस्तु॰—महाराज, जब यह दुःख देखना शरीर का भोग है, तो बस, फिर होनी पर क्रोड़ दे। जो होना होगा, हो जावेगा झौर उसके पीक्ने शान्ति भी हो जावेगी। अपने २ समय पर सुख दुःख होते ही रहते हैं। इसमें विचार किस बात का करना है

महा०—भोले भाई, यह बात ठीक नहीं है। जैसे पूर्व जन्म के किये हुए कमों का फल मोगना पडता है, वैसे ही बर्तमान जन्म के नये प्रयत्न तथा कर्म का भी अवश्य फल होता है। पूर्व और बर्तमान फलों का योग रोगी के लिए अच्छा प्रभाव पैदा करता है। पुरुषार्थ का परित्याग करके केवल देववादी बन जाने से जीवन भी दूभर हो जाता है। जब सब कुड़ अपने आप ही होना है, तो ब्रह्मचर्य आदि कठिन बतों का पालन किस लिए? एक बालक अनाथ हो जाता है। पक बन्धु रोगी हो जाता है। देश परतन्त्र हो जाता है। यह सब पूर्व कर्मों का फल है वर्तमान पुरुषार्थ का इनसे कोई संबंध नहीं, हम इनके निवारण के लिए, सहा-यता के लिए, क्यों कोई परिश्रम करें? ऐसा समक्षने से सारे व्यक्ति-गत और समाज-गत जीवन की कपाल-किया हो जाती है। पुरुषार्थ-होन होकर मनुष्य कायर और भीर बन

जाता है। जातीय दृष्टि से ऐसे विचार भयंकर सांपों के सदृश हैं। उनकी इस बेढंगी फुंकार से सारा जीवन फीका और नीरस होकर सड़ने लगता है। सब ब्राशा दूर होकर, निराशा के ब्रंथेरे कुंए में मानों धका दे दिया जाता है।

सत्य०—महाराज, मैंने एक बार एक परिडत जी का उपदेश सुना था। वह योगशास्त्र की कथा कर रहे थे। एक स्थल पर धाकर यह बतलाया कि जाति, धायु धौर भोग पूर्व कर्म के फल होते हैं \*। इस लिये यह तो पूर्व से ही निश्चित समक्तने चाहिएं। धाप इस बात को तनिक खोल कर समकाइए।

महा०—कभी तुम पुस्तक को लेकर आश्रोगे, तो सारा पूर्व-पर प्रकरण लगाकर तुम्हें सारी बात बतलाऊँगा। संदोप यह है। हमारे अन्दर कुठ शुटियां हैं। उनमें मुख्य अविद्या या अधिवेक है, हम इनके प्रभाव से प्रभावित होकर अपने साद्धि-स्वरूप, उदासीन रूप को भूल कर, शरीर में संलग्न होकर, भांति २ के कर्म में प्रवृत्त होरहे हैं। ज्यों २ हम कर्म करते हैं, हमारी पूंजी जुड़ती चली जाती है। उस पूंजी के ही यह नाना प्रकार के भोग, विशेष जाति में जन्म तथा आयु फल होते हैं। जब तक अविवेक-रूपी मूल बना रहता है, कर्म-बन्धन भी सदा विद्यमान रहता है और यह फल भी होते रहते हैं। पर यह कर्म अवश्यमेव पूर्वजन्म के नहीं होते। वर्तमान जीवन में भी कुठ फल लाते हैं और कुठ पीठ़े फल लाते हैं। पर जब भी लाते हैं, यह तीनों ही फल के मुख्य भेद होते हैं। यह सारी

<sup>\*</sup> योगसूत्र, साधनपाद, सूत्र १३।

<sup>🕇</sup> साधनपाद, १२।

बात उसी प्रकरण में निश्चित की गई है, झौर इस बात को तुम अपने सामने देख रहे हो। भ्राज किसान वीज बोता है, पर इः मास परिश्रम करता है, तब जाकर खेत पकता है। दूसरा ब्राह्मी भ्रांखों पर पट्टी बांधकर चलता है, तुरन्त ठोकर खाकर गिर पड़ता है। क्या यह स्पष्ट इस बात की व्याख्या नहीं है कि कर्म दोनों प्रकार से फल पैदा करता है। तुरन्त भी ब्रौर पीछे भी। हमारा जीवन उस जल पात्र के समान है, जिस के ऊपर का ढकना खुला हो धौर पानी नित्य पड़ रहा हो और जिसके पुराने तथा नये पानी को बाहिर निकालने के लिए एक नलकी नीचे लगी हो। साधारणतया पहिले डाला हुआ पानी ही पहिले निकलेगा। पर, कई बार नया पानी भी अधिक द्वाव से डाला जाकर, पहिले जल को चीरता हुम्रा नीचे निकल जावेगा। इस लिए कौन कम कब तक फल पैदा करेगा या करता है, यह जानने की हम में शक्ति नहीं। हम अदृष्ट का दर्शन नहीं कर सकते। कमें की गति गहन है। पर यह पूर्ण विश्वास से कह सकते हैं कि इस जन्म के कर्मी का भी वर्तमान जीवन पर प्रभाव पड़ता है। मुक्ते तो यह देखकर खेद भी होता है कि हम इस प्रश्न को क्यों इतना उलटा करके देखते हैं।

इंग्लेगड का या अन्य किसी पश्चिमी वहे हुए देश का चित्र अपने सामने रक्खो । उन लोगों ने अपनी श्रोसत आयु गत बीस वर्ष में बढ़ा ली है। इसका सीधा श्रर्थ यही है कि उनके अधिक लोग श्रागे से श्रधिक जीवित रहते हैं। अपनी मुर्खता के कारण हमारी श्रायु कम होती चली श्रायी है। ्र सत्य १ - महाराज, धर्म-शास्त्र तथा स्मृति में अनेक प्रमाण ऐसे सुने हैं कि आयु घट बढ़ नहीं सकती। वेद तो प्रथम बार आप से सुनने लगा हूं। क्या उसमें ऐसा प्रमाण नहीं है ?

महा०-ऋषियों ने वेद को ही परम प्रमाण माना है। स्मृतियां कुद्ध कहती रहें, यदि वह वेद के विरुद्ध कहती हैं, तो एक भी न मानो। रहा वेद का प्रश्न, तो ब्राज मेरी इच्छा यही है कि इस विषय में ब्रापको कुद्ध मन्त्र सुनाऊं, ताकि ब्राप सब को वेद के निर्णय का ज्ञान होजावे। सुनो—

ः (१) \* य उद्दचीन्द्र देवगोपाः सखायस्ते शिवतमा असाम । त्वां स्तोषाम त्वया सुवीरा द्राघीय आयुः प्रतरं दंधानाः ॥ ९४ ॥ (ऋ०१। ४३। ११)

हे पेरवर्षप्रद प्रभो (ये) जो हम (उत्-ऋचि) उत्तम वेद झान में (निपुण होते हुए) (ते)तेरे (सखायः) मित्र (देव-गोपाः) विद्वानों द्वारा रचण को प्राप्त तथा शिवतमाः) अत्यन्त आनन्द से युक्त (असाम) हों, पेसे हम (त्वया) तेरे द्वारा (सुवीराः) अति वीर होते हुए, (द्राघीयः) दीर्घतर (आयुः) आयु को (प्रतरम्) खूब अच्छी तरह (दथानाः) धारण करते हुए (त्वाम्) तेरी (स्तोषाम) भक्ति करते रहें।

सचे ज्ञान के विना सुमार्ग नहीं मिल सकता, प्रत्युत मिला हुम्रा मार्ग भी दिखाई देना वन्द होजाता है। जब तक त्यागी विद्वान, सचे देवता हमारे मध्य में निवास करते हुए हमारी रक्ता

<sup>\*</sup> सन्य आंगिरस ऋषिः, इन्द्रो देवतां, छन्दः सतः पंकिः।

न करें, हमें इस पवित्र झान की भी प्राप्ति नहीं हो सकती। यहीं तो कारण है कि जब से वेद विद्या के प्रचारकों, भू-देवों का श्रभाव हुआ है, हमारी श्रार्य-जाति का पांच कहीं टिका ही नहीं। सहस्रों वर्षों से हम धके खा रहे हैं श्रौर क्या जाने श्रभी श्रौर ऐसे ही कब तल चलना होगा।

क हमारा पुरुषार्थ और परिश्रम अब इसी लक्ष्य को सामने रखकर होना चाहिए कि हमारे पास इस प्रकार के अनुभवी, विद्वान फिर उपस्थित हों। इसका स्वाभाविक फल यह होगा कि हम प्रभु के मित्र बनने का यल करते हुए, आनन्द को लाभ कर संकेंगे। आर्य और अनार्य सभ्यताओं में यह मौलिक भेद है। आर्य सब सुख को तुच्छ समक्षते हैं, यदि उस में प्रभु भक्ति का अमृत न बहता हो। शेष सारे सुख थोड़े दिन रहने वाले परिवर्त्तन को प्राप्त होने वाले अस्थिर हैं। प्रभुभक्ति का आनन्द सदा रहने वाला, नित्य बढ़ने वाला, स्थिर होता है। दूसरे सुखों के आगे कि दुःख हो सकता है। इस आनन्द में शोक, दुःख तथा ग्लानि का नाम भी नहीं होता।

जिन्हों ने प्रभु के साथ मित्रता गांठी है, वह सदा वीरता से शोभित रहते हैं। सारा संसार उनके विरुद्ध हो जावे, उनका दिल नहीं दहलता। उनकी आयु न केवल लम्बी होती है, वरन सबै प्रकार के विस्तार को प्राप्त करती हुई व्यतीत होती है। उस लम्बी श्रायु का न होना ही श्रच्छा है, जिसमें मनुष्य स्वतन्त्रता से हीन होकर, खाट तोड़ने के श्रातिरिक्त और किसी काम का न रहे। वेद दीनता की जड़ पर सदा कुल्हाड़ा चलाता हुआ ही प्रसन्न रहता है। ब्रार्यों की नित्य प्रार्थना में इस ब्राशय से युक्त एक मन्त्र तुमने स्मरण किया ही होगा । क्यों मायाराम, वह कौन सा मन्त्र है?

मा॰—महाराज उपस्थान मन्त्रों के ब्रन्त में गायत्री से पूर्व यह भाव पाया जाता है।

महा०—में बहुत प्रसन्न हूं। तुम्हारा ज्ञान ख्रौर जीवन उद्यत हो रहा है। बहुत ख्रच्छा। तो ऐसे ही इस मन्त्र में दीर्घ ख्रायु की ख्रच्छी तरह भोगने का उपदेश है। सदा प्रभु की भक्ति करते रहने से ख्रौर सत्संग से ज्ञान प्राप्त कर, उसपर ख्राचरण करने से इस फल का लाभ होता है।

(२) \* भरामेध्मं कृणवामा हवींपि ते चितयन्तः पर्वणा पर्वणा वयम् । जीवातवे प्रतरं साधया धियोऽग्रे सख्ये मा रिपामा वयं तव ॥ १५ ॥ (ऋ०१ । ६४ । ४)

(ब्राग्ने) हे ब्राग्ने, (वयं) हम (पर्वणा पर्वणा) प्रत्येक पर्व पर (चितयन्तः) अच्छी तरह जानते जनाते हुए, अथवा चयन करते हुए (ते) तेरे लिए (इथमं) इन्धन (भराम) लाते रहें, और (हवींपि) आहुतियों को (क्रण्वाम) करते रहें। (धियः) बुद्धियों को (प्रतरं) उत्तमता से (जीवातवे) जीवन के लिए (साधय) बढ़ा, (सख्ये) मित्रता में (तव) तेरी (मा रिवाम) हमें कोई कष्ट न होगा।

नित्य यहाँ को करते रहो। मास में दो पर्व होते हैं। पूर्ण-मासी भ्रौर श्रमावस्या। इन्हें पर्व इसलिए कहते हैं कि इनके

कुरस ऋषिः, अग्निः देवता, निचृज्जगती छन्दः ।

व्यतीत होते जाने से समय भी पूरा होता जाता है। अतः यह पर्व तुम्हारे अपने जीवन के भी जोड़ हैं।इस वातका ध्यानकरते हुए,ज्ञान-पूर्वक यज्ञ-अग्निको प्रकाशितकरो और आहुतियां डालो।

पर यहीं समाप्त न कर दो । प्रकाश से प्रकाश-स्वरूप
प्रभु का ध्यान करो झौर उस से बुद्धि की बुद्धि के लिए
प्रार्थना करो । भौतिक झिन्न उस का एक चिह्नमात्र है । इस
के प्रकाश से सदा युक्त रहो । जहां उस पिता का यह भौतिक
चिह्न भी साथ देता है, वहां रोग नहीं झाता । प्रभु की
मित्रता झौर उसके भौतिक देवताओं का ठीक २ प्रयोग
झायु को बहाने वाले झौर जीवन के देने वाले हैं । झगले मंत्र में
झौर भी स्पष्ट रीति से यह सब बातें समक्तायी गयी हैं:—

(३) \* स त्वममे सीभगत्वस्य विद्वानस्माकमायुः प्र तिरेह देव । तको मित्रो वरुणो मामहन्ताम्दितिः सिंधुः पृथिवी उत द्योः ॥ ९६ ॥ १ । १६ ॥ १ । १६ ॥

( भ्रम्ने ) ( स त्वम् ) इस प्रकार का हमारा मित्र द ही ( सौभगत्वस्य ) पेश्वर्य के मार्ग का ( विद्वान् ) जानने वाला है। ( देव ) ( श्रस्माकं ) हमारी ( श्रायुः ) का ( इह ) यहां (प्रतिर) विस्तार कर। (नः) हमारी (तत्) इस कामना को (मित्रः) प्रातः का सूर्य (वरुणः) सायं का सूर्य (श्रदितिः) भौतिक पदार्थों में सदा बना रहने वाला श्रखगड नियम (सिन्धुः) समुद्र (पृथिवी) ( उत ) भौर ( द्यौः ) ( मामहन्ताम् ) पूर्ण करते रहें॥

<sup>\*</sup> छन्दः त्रिष्टुप्, शेष पूर्ववत्।

श्रायु बढ़ाने के लिये अभु की इन विभृतियों को समभना श्रौर अपने लाभ के लिये उपयोग करना आवश्यक है। इन पदार्थों का हमारे शरीर के साथ क्या सम्बंध है, यह एक पृथक् श्रौर लंबा प्रकरण है। यहां तो यह बतलाना ही अभिप्रेत हैं कि वेद न केवल यही उपदेश करता है कि आयु बढ़ानी चाहिये, वरन मार्ग की ओर भी इशारा करता है। यह आगे अपियों श्रौर अनुभवियों का कार्य रह जाता है कि वह इन विद्याओं का जनता के कल्याण के लिये विस्तार करें। और प्यारो, आयुर्वेद-विद्या के धुरन्थर विद्वानों ने इन संकेतों को अन्जी तरह मांभा है। पर्वतों के निर्जन, निर्मल वन और समुद्र-तट जानते हैं, किस तरह प्रतिवर्ष वह सहस्रों नर नारियों को मृत्यु के मुख से, मानो, हुड़ा लाते हैं।

ं (१४) \* तुचे तनाय तत्सु नो द्राघीय आयुर्जीवसे। आदित्यासः सुमहसः कृणोतन ॥९७॥ ऋ० ६। १६। १८।

( ब्रादित्यासः ) हे ब्रादित्यो ( सु-महसः ) भारी तेज वालो, ( नः ) हमारे ( तुचे, तनाय ) पुत्रों ब्रौर पौत्रों के ( जीवसे ) ब्रच्छी तरह जीने के लिये ( ब्रायुः ) को ( तत् ) फिर ( सु ) खूब ( द्राघीयः ) लम्बा ( कृशोतन ) करो ॥

सूर्य की किरणों का शरीर पर विचित्र प्रभाव है। सोई हुई, मरी हुई शक्तियां जाग पड़ती हैं। प्यारो, सूर्य के प्रकाश की महिमा को तुम श्रनुभव नहीं करते हो, क्योंकि तुम्हारे यहां

इरिम्बिटिः काण्व ऋषिः, आहित्यो देवता, उष्णिक् छन्दः ।

यह सदा बना रहता है। उन देशों के रहने वाले इस के लिए तरसते हैं, जहां दोपहरकों भी कुहार के समान आधी रात बनी रहती है। सूर्य भगवान की पिबत्र रिश्मयां सारे संसार को पिबत्र बनाती हुई, पशु, पत्ती, जल-चर, स्थल-चर वनस्पित, आगपि, जड़ी बूटी सब जीव जन्तुओं को शुद्ध प्राणवायु प्रदान करती हुई, आयु और जीवन प्रदान करती हैं।

इस मर्भ को समकाने वाले भी वस्तुतः श्रादित्य हैं। उनका भी विद्या-तेज बड़ा भारी है। जिस जाति में यह श्रादित्य कम हो जाते हैं, बहां लोगों का जीवन दूभर हो जाता है। इनके मस्तिष्क से ही ज्ञान की रश्मियां निकल २ कर सब के मनों में प्रकाश करती हैं। जनता को स्वास्थ्य तथा सुखी जीवन लाभ करने के उपाय पतालगते हैं। सर्व प्रकार से प्रजा की उन्नति होती है।

अखगड वत-धारी, ४८ वर्ष के ब्रह्मचर्य के धनी भी आदित्य होते हैं छ । उनका होना जाित के जीवन भगडार का भरपूर होना है। उन की सब शितयों का विकास और सब बलों का विलास, उनकी अपनी तथा आने वाली संतित की आयु को लम्बा करते हैं। यह केवल प्रार्थना नहीं, साधन भी साथ बत-लाये हैं। और यही वैदिक प्रार्थनाओं का गौरव है।

(५) † ये चिद्धि मृत्युबन्धव आदित्या मनवःस्मसि। प्रस् न आयुर्जीवसे तिरेतन ॥ ९८॥ न। १८। १८।

<sup>\*</sup> देखो, छान्दोग्य० उप० प्रपाठक ३, खण्ड १६, जिसमें पुरुष के ब्रह्मचर्य का पूर्णतया बर्णन है।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

(ब्रादित्याः) हे पूर्वोक्त ब्रादित्यो (हि) क्योंकि (ये चित्) जो सब हम (मनवः) साधारण मनुष्य (मृत्यु-वन्धवः) मृत्यु के पाश में बन्धे हुए (स्मसि) हैं, इस लिए (नः) हमारी (ब्रायुः) को (जीव-से) जीने के लिए (सु-प्र-तिरेतन) श्रच्छी तरह से बदाखो।

वस्तुतः हमें मृत्यु ने बांध रक्खा है। श्रक्षान के कारण हम श्रमृत-स्रोत से विमुख ही रहते हैं, हम जो भी काम करते हैं, वह हमें दुर्बल ही बनाये जाता है। हमारे विवाहों की कुप्रधापं, बाल-विवाह और दूसरे बुरे रिवाज, खराब खाना पीना, बुरा रहना सहना, व्यायाम श्रादि न करना यह व्याधियां श्रादित्य-पुरुषों के ही पुरुषार्थ से जा सकती हैं।

(विहायाः) बलवान (सोमः) सोम (ग्रस्मान) हमारे ऊपर (ग्रा-श्रवहत) पूर्ण प्रभाव पदा करने लगा है, इस लिए (ग्रानिराः) स्थिर (ग्रामीवाः) रोग (त्या) वह सारे (ग्राप-श्रव्धः) दूर भाग रहे हैं, (तिमियीचीः) श्रव्धेरी वासनाएं (निः-श्रवसन्) कांपती हैं, (श्रभेषुः) भय-भीत हो गयी हैं, वस्तुतः श्रव हम वहां (श्राग्नम) पहुँच गये हैं, (यत्र) जहां पर जाकर मनुष्य (श्रायुः) (प्रतिरन्ते) बढ़ा लेते हैं।

तुम चाहोगे कि मैं सोम के विषय में कुछ वतलाऊँ। मेरी

प्रगाधः काण्व ऋषिः, सोमो देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ॥

प्रीवा लजा से सुकी जाती है। हमारे पूर्वज एक सर्वश्रेष्ठ श्रोपिंघ को जानते तथा प्रयोग किया करते थे। उस का श्राज कल जान सर्वथा छप्त हो गया है। हाय, हमारा स्वार्थ हमारा पीड़ा क्यों नहीं होड़ता? क्यों नहीं हमारे हरीतकी बहेड़ा श्रोर श्रामला कूटने वाले वैद्य हिमालय के एक २ एते को टटोल डालते? श्रोर क्या हमारे डाक्टर महाशय करोड़ों रुपये प्रतिवर्ष कुनीन श्रोर कोरोफार्म के बदले में ही बाहिर भेज २ कर देश को कंगाल करते रहेंगे? उन का भला हो, उन्हों ने तो इस सोम के वर्धन को गपौड़ा ही समक्त लिया है। कोई २ सुरा श्रोर मंग ही सोम बना बेटे हैं। यह बड़े दुःख की वात है कि कोई श्रजु-अवी, साधन-सम्पन्न, विज्ञान शास्त्री श्रपना समय इस परोपकार के कार्य में लगाना एसंद नहीं करता।

वेद उपदेश करता है कि सोम के सेवन से विरस्थायी (Chronic) वीमारियां अपने स्थान से हिल जाती हैं और दुम द्रवाकर भागती हैं। रोग की दशा में मन की दशा भी अन्धेरी राज की तरह हो जाती है। रोग के दूर होते ही स्वास्थ्य के चन्द्र का प्रकाश होजाता है। सब अन्धेरा दूर हो जाता है। इस प्रकार से शरीर की शक्तियों को जीगा करने वाले शर्त्र -दल के दूर चले जाने से, मृत्यु को भी स्वागत करने वाला कोई पापी परमाग्रु हम में नहीं रहता।

इस भौतिक सोम में भी इस शक्ति को पैदा करने वाला सब का प्रेरक, प्रभु, सबा सोम हमारे हृद्य का ईश हमारे पास है । उसका सेवन सब मिलन वासनाओं और चिरकाल से जड़ पकड़े हुए पाप-रोगों को जड़ से उखाड़ फैंकता है। यह अमृत-रस है, जिसे पी लेने से मृत्यु दूर भाग जाती है। भक्ति तथा पुग्य जीवन से आयु को बढ़ाते हुए आनन्द से संसार में धार्मिक काम करते रहो।

(७) \* मा नो हेतिर्वित्रस्तत आदित्याः कृतिमा श्ररुः । पुरा नु जरसो वधीत् ॥१००॥ अनु० ८ । ई७ । २०॥

(श्रादित्याः) हे श्रादित्य विद्वानों ! ऐसा यत करके हमारे मध्य में ज्ञान का विस्तार करों कि जिसे पाकर हम दीर्घ श्रायु को धारण करते हुए, अपने लच्च को प्राप्तकर सकें।(विवस्वतः) सूर्य की (कृत्रिमा) बनाबटी (शरुः) हिंसा करने वाली (हैतिः) हनन साधन तलवार (नः) हमें (तु) निश्चय करके (जरसः पुरा) बुढ़ापे से पूर्व (मा वधीत) मत वध करें।

सुर्यं दिन रात्रि का चक्र चलाकर सारे पदार्थों की आयु को एक प्रकार से तीए कर रहा है। पर, इस त्त्रय के भी कई प्रकार हैं, और उन में वड़ा भेद है। ऋतु के अनुसार, सुर्य की किरणों से एक कर फल भूमि पर गिर कर समाप्त होजाता है। उसके दिन पूरे होगए। दूसरा फल तोते की चोंच की चोट से डाली से अलग होकर अपने दिन समाप्त कर देता है। दिन दोनों के समाप्त होते हैं, पर इन समाप्तियों में भेद है। एक ठीक समय पर होने वाली, स्वाभाविक है। दूसरी अचानक होने वाली, दुःख देने वाली, हिंसा से युक्त, वनाबटी है।

<sup>\*</sup> मत्स्यः सामद ऋषिः, आदिस्यो देवता, गायत्री छन्दः।

वेद का यह उपदेश है कि विद्वानों के परिश्रम से समाज में श्रकाल मृत्यु का दुःख न रहे। माता पिता के देखते २ उनके योग्य कमाऊ पुत्र न चल वसें। कोई युवती जीवन में प्रवेश करते ही सुहाग से हीन न हो जावे। यसे बृढ़े होकर पकने के लिए पैदा हों। यौवन यहमा (तपदिक) का भोजन न वने। श्रप-मृत्यु के भयानक परिशामों को हम न देखें। क्या स्पष्ट सन्देश है!

(८) \* मृत्योः पदं योपयन्तो यदैत द्राघीय आयुः प्रतरं द्र्धानाः । आप्यायमानाः प्रजया धनेन शुद्धाः पूता भवत यज्ञियासः ॥ १०१॥ अन्यर् १०१ व्यासः

हे (यहियासः) यह में श्रद्धा-पूर्वक लगने वालो (यत्) जो तुम अपने पुरुषार्थ से (मृत्योः पदम) मृत्यु के मार्ग को (योपयन्तः) बन्द करते हुए (द्राचीयः आयुः) दीर्घतर लम्बी आयु को (प्रतरं दथानाः) अच्छी तरह धारण करते हुए (पेत) प्राप्त होते हो, वह तुम सब (प्रजया धनेन आप्यायमानाः) प्रजा तथा धन के द्वारा फूलते फलते हुए (शुद्धाः) शुद्ध और (प्रताः) पवित्र (भवत) हो जाओ।

(९) ं इमे जीवा वि मृतैराववृत्रत्रभृद्धद्रा देवहूतिर्नो अद्य । प्राञ्चो अगाम नृतये हसाय द्राघीय आयुः प्रतरं दथानाः ॥ १०२ ॥ अर्थः ॥ अर्थः ॥ १०२ ॥

'(श्रय़) आज (नः) हमारी (देवहूतिः) प्रभु की विभृतियों,

संकुसुको यामायन ऋषिः, मृत्युः देवता, त्रिप्टुष् छन्दः ।
 मं ऋषि आदि पूर्ववत् ।

श्रिम्नि, श्रादि का ठीक २ प्रयोग श्रौर विद्वानों की इन पदार्थीं के सम्बन्ध में झान प्राप्त करने के लिए एजा का करना (भद्रा) सफल, कल्याण से युक्त हो गया है, क्योंकि हमारे मध्य में (इमे जीवा:) यह जीते जागते पुत्र पौत्र श्रादि (मृतै: वि-श्रा-ववृत्तन) मृत्यु को प्राप्त पदार्थी से पृथक् हो चुके हैं। श्रव श्रकाल मृत्यु इन पर भपटा नहीं मार सकता। इसीलिए हम प्रसन्न होकर लम्बी श्रायु को धारण करते हुए, (मृतये हसाय) श्रानन्द से नाचने श्रौर हंसने के लिए (प्राञ्च: श्रगाम) उन्नति करते हुए श्रागे रं वढ़ते हैं।

इन मन्त्रों में आर्य जीवन के आशा-पूर्ण चित्र को कितने बल के साथ बेद ने प्रकट किया है। क्या इसमें दिन काटने की बीमारी का कोई गंध भी प्रतीत होता है। तुम ससार में रोने के लिए नहीं आए। तुम्हारा जन्म, रोगों से पीड़ित, निर्धन, कंगले, कायर और रूपण रहने के लिए नहीं हुआ। तुम्हारा जीवन आनन्द से इतना भरपूर रहे कि तुम इसके द्वारा कृद २ कर और उद्धल २ कर चलो। बल और उत्साह तुम्हारे चित्त में उमड़ २ कर ठाठें मारता हो। आर्य कहां और भीरु होना कहां? तुम्हारे पूर्वजों ने वस्तुतः मृत्यु को जीतने वाले वीर पेदा किये थे, जो शर-शय्या पर पड़े प्राणों को द्वः मास पर्यन्त निकलने नहीं देते थे।

पर, स्मरण रक्खों यह बल यूंही नहीं श्रा जाता। इसके लिये वेद, श्रन्तः करण की प्रसन्नता श्रीर चित्त की श्रुद्धि पर बड़ा बले दे रहा है। त्तण र श्रपनी चाल का ध्यान करो। श्रागे ही श्रागे पग धरते चलां। श्रपने निशाने की श्रोर ही श्रांख जमाये रक्खों।
न बाएं देखों, न दाएं देखों श्रोर न गला मोड़ कर पीछे देखों।
श्रसावधानों का यह पूरा नहीं होता। उन की "देव-हृति" सफल
नहीं होती। उन का जीवन सुख तथा पेश्वयं से श्रन्य हो जाता
है। यह श्रपने श्राप को भले बुद्धिमान समभते हों, पर वास्तव
में वह जिस शाखा पर बैठे हैं, उसी को काट रहे हैं। धरती
उनके पांच के तले से निकली जा रही है। देखना, प्यारों, तुम
पेसे न बनना। श्रपने वेदिक पूर्वजों के साथ श्रपना इतिहास
जोड़ दो। बीच वाले श्रन्थकार को भुला दो। श्रोर सुनोः—

(१०) \* यथाहान्यनुपूर्व भवन्ति यथ ऋतव ऋतु-भिर्यान्ति साधु। यथा न पूर्वमपरो जहात्येवा धातरायूंपि कल्पयेषाम् ॥ १०३॥ ऋ०१०। १८। ४

(धातः) हे सकल संसार के धारण करने वाले प्रभां, (यथा) जैसे (ग्रहानि) दिन (श्रनु-पूर्वम्) क्रम से एक दूसरे के पीछे (भवन्ति) होते हैं, (यथा) जैसे (ऋतवः) ऋतुएं (ऋतुभिः) ऋतुश्रों से जुड़ी हुई (साधु यन्ति) नियम-पूर्वक व्यतीत होती हैं, (तथा) ऐसे ही (एवाम्) इन मनुष्यों की (ग्रायुः) को (कल्पय) बनाश्रो, (यथा) जिससे कि (पूर्वम्) पहिले उत्पन्न हुए २ बूढ़े की (श्रपरः) पीछे श्राने वाला श्रकाल मृत्यु के कारण (न) (जहाति) होड़ कर चल बसे।

सारा संसार अपनी मर्यादा का पालन करता है। सोम

<sup>\*</sup> ऋषि पूर्ववत्, धाता देवता, निचृत् त्रिप्टुप् छन्दः।

के पीठें मंगल और शनि के पीठें रिव का दिन ही आता है। वसन्त के पीठें गर्मी और शरद ऋतु के पीठें शीत ही होता है। तो फिर क्या कारण हैं कि मनुष्य युद्धि से युक्त होकर अपनी मूर्खता से सृष्टि नियमों को कुचलने का साहस करे? इस लिये सदा प्रभु से प्रार्थना किया करो कि वुद्धि सीधे मार्ग पर चलती रहें, ताकि मनुष्य अकाल-मृत्यु के चीते के मुख से बचा रहें, इसी में सब संसार का हित है।

(यित स्थ) तुम जितने भी हो, सब (अनुपूर्वम्) ियता पुत्र-क्रम से (यतमानाः) पुरुषार्थं करते हुए (जरसम्) वृद्ध दशा को (वृग्णानाः) स्वीकार करते हुए (आयुः) को (आरोहत) पूर्णतया धारण करो। (इह) यहां पर (सजोषाः) सदा साथ रहने वाला (त्यष्टा) सब को रचने वाला प्रभु (बः) तुम्हारी (आयुः) को (जीवसे) जीने के लिये (दीर्घम) लम्बा (करित) करता रहे।

जब तक पिता और पुत्र कम से यन्न-शील होकर मर्यादा का पालन करते रहते हैं, आलस्य तथा प्रमाद का परित्याग कर अच्छे र कार्यों में प्रवृत्ति स्थिर रखते हैं, तब तक कल्याण की वृष्टि होती रहती है। पेश्वर्य भी बढ़ता है। और उसे भोग करने का वल भी बढ़ता है। प्रभु के नियमों का पालन करना अत्यावश्यक है।

ऋषि पूर्ववत्, त्वष्टा देवता, त्रिप्टुप् छन्दः।

(१२) \* ऊर्जो नपात्सहसाविभिति त्वोपस्तुतस्य वंदते वृषा वाक् । त्वां स्तोषाम त्वया सुवीरा द्राघीय आयुः प्रतरं द्रधानाः ॥ १०५॥ अस्० १०॥ ११४॥ =॥

हे अग्ने (ऊर्जः नपात) वलकी रक्ता करने वाले (सहसावन) शक्ति से युक्त (इति ) इस प्रकार (उप-स्तुतस्य ) तेरी सेवा में पहुँचे हुए (उप-स्तुत) की (वृपा वाक्) कामनाओं को पूर्ण करने वाली वाणी (वन्दते) नमस्कार करती है। (त्वाम्) तेरी (स्तोपाम) स्तुति करते हैं, (त्वया) तेरे द्वारा (सुवीराः) अव्ज्ञी तरह वीर होकर (द्वाघीयः) दीर्घतर (श्रायुः) श्रायु को (प्रतरं) श्रव्ज्ञी तरह (द्वधानाः) धारण करते हुए हम तेरी स्तुति करते रहें।

जैसा स्वरूप हमारे ध्यान में सदा रहता है, वैसे ही हमारा स्वभाव बनता है। इस लिए वेद का उपदेश है कि यदि श्रायु को बढ़ाना चाहते हो, तो परमात्मा को सदा इस भाव से समरण किया करो कि वह सब बलों का भगड़ार है श्रौर सब शिक्यों का मृज श्राधार है। उस के ही ध्यान करने से चित्त का बल बढ़ेगा श्रौर सृष्टि-नियमों के श्रमुसार जीवन व्यतीत करने की श्रोर रुचि बढ़ेगी। सब भौतिक देवता तुम्हारे सहायक बन जावेंगे। उन के तेज से तुम तेजस्वी हो जाश्रोगे। सारे विश्व में तुम्हें श्रानन्द ही श्रानन्द का श्रमुभव होगा। दुःख श्रीर शोक तुम्हारे पास नहीं फटक सकेगा। तुम दीर्घजीवी

अप्रस्तुतो वार्ष्टिहन्य ऋषि, अप्रिर्देवता, छन्दः पादनिकृत् त्रिप्दुप् ।

परोपकार से सब का कल्याण करते हुए और प्रभु-प्रेम के पात्र वनते हुए उन्नत ही होते रहोगे।

(१३) \* दीर्घायुत्वाय बृहते रणायारिष्यन्तो दक्षमाणाः सर्देव । मणि विष्कन्धद्गणं जङ्गिडं विभृमो वयम्॥१०६॥ अथर्व० २ । ४ । १ ॥

(सदा-एव) सदा ही (दत्तमाणाः) उन्नति करते हुए (म्रारिप्यन्तः) स्वस्थ रहते हुए (वृहते रणाय) बड़े आनन्द की प्राप्ति के लिये (दीर्घायुत्वाय) लम्बी आयु के लिये (विष्कंध-दूपण्म्) विष्कन्ध रोग को दूर करने वाली (जंगिडम्) जंगिड-नामक ओपधि की (मिण्म्) गद्दी (बना कर सूत्र में पिरो कर कलाई या शरीर के अन्य विशेष भाग के ऊपर) (वयम) हम (बिभूमः) धारण करते हैं।

इस मंत्र में जगिड नाम की आपिय के परिणामों का वर्णन किया है। इन में से एक आयु-बृद्धि भी है। यहां फिर मुक्ते आयुवेंद के नाम पर आजीविका पैदा करने वालों का चित्र मन में खींच कर दुःख होता है। भारतवासियों ने इन सहस्रों वर्षों में विद्या के तत्त्वों को भुलाने का ही काम किया है। अपने नये नाम रख कर, एक ही पदार्थ को मिन्न २ नाम देकर, गुप्त रीति से विद्या को छिपा २ कर, हमारे वैद्य जहां आयुवेंद की बृद्धती को रोकते हैं, वहां लोगों को लूट कर और अपना उल्लू सीधा करने में डाक्टरों के भी कान कतरते हैं।

अथवां ऋषि, जंगिडो देवता, छन्दः विराट्पस्तारपंकिः ।

सत्य०-महाराज, कई वैद्य तो यड़े धर्मातमा है।

महा०—ग्रीज नाश थोड़ा हो गया है। कुछ डाक्टर मी इसी प्रकार बड़े साधु स्वभाव और परोपकारी हैं। मेरा उन की ओर संकेत न समको। उन की संख्या बहुत थोड़ी है। जिन को मैं देखना नहीं चाहता, वह गली २ में बीस पड़े हैं। परमातमा ही हमें इन के हाथों से बचावे। अस्तु, सुनो।

\* (१४) दिवि जातः सम्रद्रजः सिन्धुतस्पर्याभृतः। स नो हिरण्यजाः शङ्ख आयुष्प्रतरणो मणिः ॥१०७॥

अधर्व० ४। १०। ४॥ (दिवि-जातः) द्यालोक में पैदा हुआ २ (समुद्र-जः)

समुद्र में उत्पन्न हुआ २ (सिन्धुतः ) सिन्धु से (परि-आभृतः ) लाया हुआ (हिरग्यजाः ) सुनहरी प्रकाश से पैदा हुआ २ (ग्रंखः ) ग्रंख (सः ) वह (नः ) हमारे लिये (श्रायुः-प्रतरगः ) आयु के वढाने वाला (मिग्रिः ) है।

अभी जंगिड की गट्टी बना कर बांधने के लाभ तुम ने सुने। अब शंख की गट्टी के विषय में भी आयु के बढ़ाने का वर्णन किया है। यह शंख कैसा होना चाहिये। क्या यह सोने में मढ़ा हुआ हो, या इस की रंगत ही सुनहरी हो इत्यादि प्रश्नों का मेरे पास कोई उत्तर नहीं है। मैं आयुर्वेद यहुत कम जानता हूँ। और वैद्य जिस तरह इस प्राचीन अवियों की विद्या का उद्धार करने का यह कर रहे हैं, वह तुम से हिपा नहीं। इस शोचनीय दशा में इम इस उपदेश

<sup>\*</sup> अथर्वा ऋषिः, शंखमणिः देवता, अनुष्टुप् छन्दः।

से क्या ब्रह्ण कर सकते हैं, यह भी मैं ठीक २ नहीं कह सकता। पर हां, ब्राज ब्रापको बेद के मन्त्र, ब्रौर भाव ही सुना रहा हूं। यद्यपि हमारी ब्रबस्था इस समय ऐसी वैसी ही है, तो भी ब्रापने पूर्वजों का ऊंचा ब्रादर्श सामने ही रहना चाहिये। कौन कह सकता है कब किस के मन में सबा उत्साह ऐदा हो जाव ब्रौर वह जातीय हित की कामना से ब्रिरत होकर इन परम रहस्य की बातों के ब्रन्वेषण में लग जावे ब्रौर कुछ न कुछ हमारे लिए इस भगड़ार में से निकाल ही लावे।

(१५) \* अग्निः प्रातः सवने पात्वस्मान् वैश्वानरो विश्वकृद् विश्वशंभृः । स नः पावको द्रविणे द्रघात्वा-युष्मन्तः सहभक्षाः स्थाम ॥१०८॥ अथर्व० ६। ४७। १॥

(सः) वंह सव लोगों में प्रसिद्ध (वैश्वानरः) सव लोगों का हितकारी (विश्वहृत) सब का रचने वाला (विश्व-रंग्यः) सवको शान्ति देने वाला (पावकः) पवित्र करने वाला (श्राग्नः) प्रकाश-स्वरूप श्राग्नि (नः) हमें (प्रातः सवने) जीवन यज्ञ के प्रथम भाग में (पातु) रज्ञा करे श्रथांत् अपने प्रकाश से हमें ब्रह्मचर्यादि उत्तम मार्गों पर चलावे, (द्रविगो) धन सम्पत्तिमें (द्धातु) पुष्ट करे (श्रायु-पान्तः) दीर्घ श्रायु वाले (सह-भन्नाः) मिल बैठ खाने वाले (स्याम) हों।

परमात्मा की कृपा से ही यह मिल बैठने वाला प्रकाश मिल संकता है। कुत्रावृत के भृत ने प्यारो, तुम सब लोगों को श्राति

<sup>\*</sup> अंगिरा ऋषिः, अग्निः देवता, त्रिप्टुप् छन्दः ।

संकुचित बना रक्खा है। भोजन मुख्य है, बनाने बाला मुख्य नहीं है। परस्पर प्रेम बढ़ाने के लिये एक दूसरे के प्रति समानता का व्यवहार ही श्रेष्ठ साधन है। जब एक प्रादमी किसी के हाथ का खाना पसन्द नहीं करता, तो उस का प्रभिमान बढ़ा हुआ समको। मर्यादा से पार गया हुआ गर्व गिरा देता है। चौका लगाते २ हमने सारे राज्य, पराक्रम, ऐश्वर्य, सुख तथा बल पर चौका फेर दिया है। वेद कहता है कि प्रसन्नता-पूर्वक मिल कर खाना पीना भी आयु को बढ़ाने में सहायक होता है।

मा॰—महाराज, क्या सभी भंगी, चमार के हाथ का खा जें? यह तो बड़ा श्रनर्थ है।

महा०—श्ररे भोले, क्या वह तुम्हारे भाई नहीं हैं। वह तुम्हारे लिए ही तो दिन रात काम करें, फिर उसी काम के कारण पतित क्यों वर्ने ? भला, तुम क्यों पतित न समके जाश्रो, जो यह काम कराते हो ?

मा०-महाराज, मैं कैसे कराता हूं ?

महा०—अरे, श्रपने मल मूत्र को श्रपने जैसे रूप रंग तथा श्राकार वाले मनुष्य के सिरपर लादने का तुम्हें क्या श्रिधकार है ? वह उठाने वाला चिरकाल से श्रविद्या में डूबा हुआ है । उसकी निर्धनता तथा मूर्खता उसे श्रपने कार्य में बुराई समक्तने नहीं देती। पर, क्या तुम्हारा कर्तव्य नहीं है कि एक प्राणी को, जो तुम्हारी तरह मनुष्य ही है, इस पशु पन के जीवन से ऊपर उठाओ ? तनिक इनमें विद्या-प्रचार करो तो सही ? कर इन्हें समक्तश्राने लंगेगी कि रोटी कमानेके सौ श्रीर सुथरे उपायभी हैं।

मा॰-फिर तो यह इस काम को होड़ देंगे। श्रौर सब को कष्ट होगा?

महा०—ठीक है। यह स्वार्थ ही है, जो घोर श्रत्याचार कराता है। क्यों न तुम लोग श्रपना मल मृत्र श्राप उठाकर फैंको ? क्यों न तुम लोग विज्ञान में उन्नत होकर, श्रपनी शुद्धि के श्रीर श्रच्छे साधन सोचा ? यह कष्ट का विचार दूरहोजावेगा, जब तुम इस प्रकार सोचना श्रारम्भ करोंगे।

' मा०-महाराज, हमारे पूर्वज इनके हाथ का क्या खा लेते थे? महा०--- बह इतने मूर्ख न थे कि इस प्रकार के कार्यों के जिए मनुष्यों को पतित करें। वेद, उपनिषद, रामायण तथा महाभारत में आजकल के भंगी का नाम ही नहीं पाया जाता। पर, मैं जिस बात पर ज़ोर देना चाहता हूं वह अवश्य हर एक के बने हुए खाने को खाने की नहीं है। मेरा अभिप्राय तो यह है कि व्यर्थ गृणा का भाव हर कर देना चाहिये। मिथ्या ऊंच और नीच के भेद को मिटा कर जब सब भाई र बनकर रहने जग जावेंगे, तो शेष सब बात स्वास्थ्य, पवित्रता आदि के विचारों के अनुसार निश्चित होती चली जाती है। भूल को ही ठीक करने का यह करना चाहिए। अस्तु, दूसरे मन्त्रको सुनिये।

\* (१६) विश्वे देवा मरुत इन्द्रो अस्मानस्मिन् द्वितीये सक्ते न जह्युः । आयुष्मन्तः प्रियमेषां वदन्तो वयं देवानां सुमतौ स्थाम ॥ १०९॥

अंगिरा ऋषि, विश्वदेवा देवता, त्रिप्टुप् छन्दः।

(विश्वे) सारे (देवाः) परमात्मा के प्रकाश से प्रकाशित विभृति वाले पदार्थ (मस्तः) सर्वत्र विचरने वाले वायु-रूप पदार्थ (इन्द्रः) विद्युत भ्रादि ऐश्वर्यप्रद पदार्थ (द्वितीये सवने) जीवन यक्त के दूसरे (भ्रस्मिन) इस भाग में (श्रस्मान) हमें (न जह्यः) न ह्योर्डे । (श्रायुष्मन्तः) दीर्घ आयु वाले हम (एपां) इनके (प्रियम्) गुग्गों को (वदन्तः) गाते हुए (देवानाम) देवताओं की (सुमतौ) सहायता को (स्याम) प्राप्त कर सर्के ।

जीवन का दूसरा भाग विस्तार का समय है। सूर्य चन्द्र, वायु तथा दूसरी तेज तथा शक्ति से युक्त सत्ताओं के सहारे से बल को पूर्णतया प्राप्त करते हुए दीर्घ आयु को जाभ करो। इन से जाभ उठाते हुए इनके गुण दूसरों को सुनाते रहा, ताकि वह भी वैसा ही करें और सुखी तथा चिरंजीवी होसकें।

 (१७) उपप्रियं पिनमतं युवानमाहुतीवृथम् । अगन्म विभ्रतो नमो दीर्घमायुः कृणोतु मे ॥११०॥ श्रथ्यं० ७।३२।१।

(प्रियम) प्यारं (पनिप्रतम) अत्यन्त स्तुति-योम्य रचनाभ्रों के रचने हारं (युवानम) अखगड (आहुति-चृथम) श्रद्धा तथा दान को बदाने वाले प्रमु की शरण में (नमः) नमस्कार (विभ्रतः) करते हुए (उप-अगन्म) हम उपस्थित हुए हैं। (मे) हमारा (दीर्धम् आयुः) जम्बी आयु (कृणोति) करता रहे।

प्रमुका भक्त दीर्घ श्रायु को भोगता है। वह भगवान की विचित्र सृष्टि में श्रटल नियमों को काम करते हुए देखता है श्रौर श्रपने प्रियतम का प्यार उसे भी उनका पालन कराता

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, आयुष्यं देवता, अनुष्टुए छन्दः, ऋग्वेद में सोमो देवता।

है। यह वाधा-रूप होकर यहां नहीं रहता, वरन अग्नि, वायु श्रादि के संमान संसार का उपकार करता हुआ उनका ही भाई बनकर प्रभु की विभृतियों का प्रकाशक हो जाता है। वह वस्तुतः कह सकता है।

\* (१८) सं मा सिश्चन्तु मरुतः सं पूपा सं बृहस्पितः। सं मायमितः सिश्चंतु प्रजया च धनेन च दीर्घमायुः कृणोतु मे ॥ १११॥ अथर्व०७।३३।१॥

(महतः) महत्-गण् (मा) मुक्ते (सं-सिञ्चन्तु) सुख से युक्त करें, इस तरह (पूपा) सब को पुष्टि देने वाली प्रभु की विभृति, (बृहस्पितः) लोक लोकान्तरों का पालन करने की प्रभु-शिक्त श्रौर (श्रयम्) यह (श्रिक्षः) श्रक्ति, इन शक्तियों में से प्रत्येक (मा) मुक्ते प्रजा तथा धन से युक्त करे श्रौर दीर्घ श्रायु करे।

वह क्यों न करेंगे ? इस प्रकार का मनुष्य तो उनका भाई बन गया है। उनकी दिव्य सभा का समासद् चुना जा चुका है। वह प्रभु की सब विभ्तियों में ध्रौर सब विभ्तियों को अपने इदय में प्रकाश करता हुआ पाता है। उस के शरीर का पतन शीघ्र नहीं होना चाहिए। यही तो कारण है कि वनों ध्रौर झन्य खुले स्थानों में शुद्ध जल ध्रौर वायु का सेवन करने वाले, सूर्य के प्रखर प्रकाश में सान करने वाले, चन्द्र की चान्द्रनी में प्रभुभिक्ति चान्द्रनी से अपने चित्त चकोर को रिकाने वाले योगियों और महात्माश्रों की लम्बी ध्रायु सुनने में ध्राती है।

ब्रह्म ऋषि, विश्वेदेवा देवता, पथ्यापंक्तिः छन्दः ।

साधारण संसारी लोग इन सत्पुरुषों का वर्णन करते हुए आश्चर्य किया करते हैं। वाह २ करते हैं। पर यह कभी नहीं देखते कि उनकी दीर्घ आयु की नींव में क्या रक्खा है। वह शायद यह विचार कर और भी विस्मित होंगे कि हम सब उसी तरह से अपनी शक्तियोंको बढ़ाते हुए सैकड़ों वर्षों तकजी सकते हैं। प्यारों, यह विश्वास रक्खों कि सबसे बड़ी श्रोषधि यह भक्ति ही है। इसके होने पर ही दिव्य श्रोषध भी हमारी सहायता ठीक २ करती है। श्रच्छे २ वैद्य, भक्तोंके भक्तिभाव से ही प्रेरित हों कर उनके दांप बांप फिरते हैं। इस विषय में बेद का उपदेश सुनिए।

\* (१९) अमुत्रभृयाद्धि यद् यमस्य बृहस्पते अभि-शस्तेरमुश्चः । प्रत्यौहतामिश्चना मृत्युमस्मद् देवानामप्रे भिषजा शचीभिः † ॥ ११२॥ यज्जवेद० २७॥ ६॥

(अग्ने) हे प्रकाश-स्वरूप, (वृहस्पते) बड़े से बड़े लोकों के पालन करने वाले (यद्) जब (यमस्य) मृत्यु के (अमुत्र भ्रयात) दूसरे लोक में लेजाने के भाव से (अभिशस्तेः) मारणात्मक संकल्प से (अमुंचः) हमें छुड़ा देते हो, तो (देवानां भियजा) दिव्य वैद्य (अध्विना) सर्वत्र व्याप्त होने वाले (शचीभिः) अपनी

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, आयुष्य देवता, ब्रिप्टुष् छन्दः।

<sup>†</sup> वृसरे पाद में सुद्रित पाठ से पाठक यहां कुछ भेद देखेंगे । कुछ हस्त-लिखित पुस्तकों में यही पाठ हैं। और यही संगत भी है । किनने दुरंख की बात है कि बेद अभी तक ठीक छप भी नहीं सका, प्रचार और अनुवाद तो दूर रहा।

अ० २

शक्तियों से मृत्युम्) मृत्यु को (श्रस्मत) हम से (प्रति) दूर वापिस (थ्रौहताम) फैंक देते हैं।

भक्तों का, भगवान स्वयं सहायक होता है। सचा वैद्य सिर-हाने खड़ा होकर रोगी के प्राण और ग्रापान-रूप जीवन का किस तरह अपने आदर्श से शरीर में स्थापित कर देता है, यह भागे कहा है।

\* (२०) सं क्रामतं मा जहीतं शरीरं प्राणापानौ ते सयुजाविह स्ताम् । शतं जीव शरदो वर्धमानोप्रिष्टे गोपा अधिपा वसिष्ठः ॥ ११३ ॥ 11-21

वह वैद्य प्राण और अपान को क्या कहता है ? (संकामतम्) मिलकर चलते चलो । (शरीरं) शरीर को (मा) मत (जहीतम्) क्वोड़ो। तदनन्तर रोगी को कैसे उठाता है? (ते), तेरे (प्राणापानों) अन्दर आने तथा वाहिर जाने वाले वायु (इह) इस देश में (सयुजौ) मिले हुए (स्ताम्) रहें। (शतं शरदः) सौ वर्ष (जीव) जीता रहो, (वर्धमानः) सदा उन्नति करता रहो। (ते) तेरा (ब्रग्निः) (गोपाः) रत्तक (अधिपाः) स्वामी तथा (वसिष्ठः) पेश्वर्य के देने वाला है ।

† (२१) आयुर्यत् ते अतिहितं पराचैरपानः प्राणः पुनरा ताविताम् । अग्निष्टदाहार्निक्रतेरुपस्थात् तदात्मानि पुनरावेशयामि ते ॥ ११४ ॥ 11-3 11

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> छन्दः भूरिक् त्रिप्टुप्, श्रेष पूर्ववत् ।

(यत) जो (ते) तेरी (आयुः) आयु (पराचैः) दूर (अतिहितम) जा चुकी है, (अपानः प्राणः) आयु क्प प्राण और अपान (पुनः) फिर (तौ) वह (आ-इताम्) वापिस आते हैं। (अग्निः) प्रिन्निस्वरूप प्रभु (निर्ऋतेः) दुःखावस्था के (उपस्थात) चुंगल से (तत् आ-अहाः) उसे लाया है, (तत) उसे (ते) नेरे (आत्मिन) शरीर में (पुनः) फिर मैं (आवेश्यामि) स्थापित करता है।

जो वैद्य परमात्मा का भक्त होता है, वह ऐसे ही कहेगा । "जो कुछ करता है, वह भगवान ही करता है। स्वास्थ्य, ब्रायु और सुख उसी के हाथ में हैं। वह देता है, मैं उसकी सहायता से उसी के दान की ब्रागे करने वाला हूं।"

\* (२२) मेमं प्राणो हासीनमो अपानोवहाय परा गात्। सप्तर्षिम्य एनं परिददामि त एनं स्वस्ति जरसे वहन्तु ॥११५॥

11 8-8 11

(इमं) इसे (प्राणः) प्राण (मा) मत (हासीत) छोडे, (मा-उ)
श्रोर न ही (श्रपानः) श्रपान (श्रव-हाय) छोड़ कर (परा-गात)
दूर चला जावे। (सप्तमृषिभ्यः) † सात मृषियों के (एनं) इसे
(परि-ददामि) सपुर्द करता हूं। (ते) वह (एनं) इसे (स्वस्ति)
सुख-पूर्वक (जरसे) बुदापे तक (बहन्तु) धारण करें।

दीर्घ जीना, प्यारो, उसी भ्रवस्था में सुखदायी होसकता

उष्णिग्गभांपीं त्रिप्दुण्, शेष पूर्ववत् ।

<sup>ो</sup> सात ऋषि=दो आंखें, दो कान, दो नासिकाएं और एक मुख, अयांत जीता जागता हुआ संसार के कार्यों के योग्य हो जावे।

है, जब मनुष्य पर-यश न हो जावे। उसकी सारी शक्तियां ठीक हों श्रौर उसके सारे श्रंग काम करते हों। दीन होकर, चुड़ २ कर मरने से तो एकाएक जीवन-तन्तु का दृट जाना ही श्रच्छा है।

\* (२३) प्र विशतं प्राणापानावनड्वाहाविव त्रजम् । अयं जरिम्णः शेवधिररिष्ट इह वर्धताम् ॥११६॥ ॥—४॥

हे प्राण भ्रौर भ्रपान वायुओ, (इय) जैसे (श्रनड्वाहो) बैल (बजम) वाड़े में प्रवेश करके सुरित्तत होजाते हैं, बैसे ही तुम भी इस के शरीर में (प्रविशतम) प्रवेश करों। इसकी दुर्वलता तथा रोग दूर हों। मरने के स्थान पर (श्रयं) यह (जरिम्णः) लम्बी आयु का (शेविधः) भण्डार (श्रिरिष्टः) रोग-रहित होता हुआ (इह) इस संसार में (बर्धताम) बढ़ता रहे।

† (२४) आ ते प्राणं सुवामासि परा यक्ष्मं सुवामि ते । आयुर्नो विश्वतो दधदयमिप्रविरेण्यः ॥११७॥॥ — ६॥

(ते) तेरे (प्राण्म) प्राण्-यल को (प्रास्चवामित) तुम्हारे अन्दर प्रेरित करते हैं। (ते) तेरे (यदमम्) राज-रोग को (परासु-वामि) दूर भगाता हूं। (प्रयम्) यह (वरेण्यः) वरणीय पूजा-योग्य (प्रिग्निः) (तः) हमें (विश्वतः) सव भ्रोर से (भ्रायुः) (द्धत) धारण करावे।

सज्जनो, वैद्य के लिए क्या उच्चभाव का प्रकाश है ! आज

अनुप्दुप् इन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> ऋषि आदि प्<del>वं</del>वत्।

हमारे खोटे कर्म हमें ऐसे वैद्यों के दर्शन नहीं होने देते । क्या तुम में से कोई समाचार-पत्र भी पढ़ता है ?

वस्तु ० हां, महाराज ! प्रति दिन पढ्ते हैं।

महा०-कभी उस में भ्रापने यहां के स्वास्थ्य तथा जन्म मरण का ब्योरा भी देखा ?

वस्तु०-श्रवस्य पढ़ता हूं। प्रति दिन दो या तीन मनुष्य तप-दिक से मरते हैं। इसी तरह श्रौर रोगों से भी लोगों को कष्ट रहता है।

महा०-और, यहां डाक्टर और वैद्य, हकीम कितने रहते हैं?' वस्तु०-महाराज, क्या ठिकाना है ? जिधर देखो पांच २ हाथ के लम्बे चौड़े फट्टे लग रहे हैं। पत्रों में विकापनों की भर-मार है। यदि अधिक नहीं तो ४०० से कम तो न होंगे।

महा०—हा प्रभो ! त ही इस ग्रनाथ जाति का नाथ है। त ही इसे बचा । धर्मात्माओं की संख्या को बढ़ा । विद्वानों के हृदय में दया पैदा कर । कोई तो वेद के एवित्र सम्देश को सुन कर पिघल कर बहने लग जावे। प्रभो ! हमारे यहां वैद्य सहस्तदा कहने वाले हों।

\* (२५) उद् वयं तमसस्पिर सेहन्तो नाकमुत्तमम् । देवं देवत्रा सर्यमगन्म ज्योतिकत्तमम् ॥११८॥ ॥ —७॥

(वयम्) हम सारे (तमसः) दुःखरूपी अन्धकार से (परि) पार होकर (उत्तमं नाकं) उत्तम सुख के शिखर पर (उद्-रोहन्तः)

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

ऊँचे चढ़ते हुए (देवत्रा) सब दिव्य शक्तियों के मध्य में (देवम्) प्रकाश करने वाले उत्तम ज्योतिःस्वरूप सूर्य को (झगन्म) प्राप्त होवें। नित्य परमात्मभानु की भक्ति करते हुए, दीर्घ थ्रायु वाले होवें, श्रौर सूर्य श्रादि ज्योतियों से लाभ उठाते रहें।

\* (२६) उत् त्वा द्यौरुत् पृथिब्युत् प्रजापितरग्रभीत् । उत् त्वा मृत्योरोपधयः सोमराज्ञीरपीपरन् ॥ ११९॥ श्रथर्व = । १। १७॥

वैद्य रोगी का उत्साह इस प्रकार बढ़ाता हुआ सत्य भावना तथा बलबान श्रोपिथों की सहायता से उसे मृत्यु के मुख से कुड़ा लाता है। यह उपदेश इस मन्त्र से आरम्भ करके तुम्हें सुनाता है। श्रव अर्थ सुनोः—

े हे रोग से पीड़ित मनुष्य, त् मत घवरा। यु-लोक पृथिवी और प्रजा के स्वामी जगदीश्वर ने (त्वा) तुभे (अप्रभीत) पकड़ा हुआ है। त् स्थिर हैं। इन आश्रयों से बढ़कर और आश्रय कौन सा होसकता है ? उसी प्रभु की कृपा से (सोम-राज्ञीः) सोम राजा की प्रजा-भृत (खोषधयः) ओषधियों ने (त्वा) तुभे मृत्यु से (अपीपरन) पार कर दिया है।

(२७) अयं देवा इहैवास्त्वयं मामुत्र गादितः । इमं सहस्रवीर्येण मृत्योरुत् पारयामसि ॥१२०॥ ॥ —१६॥

(देवाः) हे देवताश्रो ! (श्रयं) यह पुरुष (इह) यहां (एव) ही (श्रस्तु) रहे । (श्रयं) यह (श्रमुत्र) परलोक में (मा गात इतः) यहां

अब पांच मन्त्रों का ऋषि ब्रह्मा, आयुष्य देवता तथा अनुष्दुष् छन्द है।

से मत जावे। (इमं) इसे (सहस्त्रवीर्येण) श्रनन्त शक्ति वाले सोमादि-श्रोपिध-रस से (मृत्योः) मृत्यु से (उत्) निश्चय करके (पारयामिस) हम बचा लेते हैं। ग्रब यह पुराने श्रनियमों वाले जीवन का त्याग करता हुआ, तुम्हारे साथ मिल कर सारी स्वास्थ्य-दायक मर्यादाओं का पालन करता हुआ रहेगा।

(२८) उत् त्वा' मृत्योरपीपरं सं धमन्तु वयोधसः । मा त्वा व्यस्तकेक्यो ३ मा त्वाधरुदो रुदन् ॥१२१॥ —१६॥

(उत) और (त्वा) तुमें (मृत्याः) मृत्यु से (अपीपरम) बचा लाया हूं। (वय:-धसः) बल देने वाले पदार्थ (संधमन्तु) तुम्हें शक्ति से भर दें। जैसे पम्प से वायु भरी जाती है, इसी तरह दुर्वल मनुष्य के शरीर में पौष्टिक पदार्थ वल को भर सकते हैं। (त्वा) तुमें (व्यस्तकेश्यः) विखरे हुए वालों वाली नारियां और (अधस्दः) सिर पीट २ कर रोने वाले वन्धु-गण (मा)मत (स्दन्) रोवें। जब तक प्रभु की दी हुई शक्ति हमारे पास है, हमारा यल वह होना चाहिए कि कोई अपमृत्यु से न मरे। समय पर जब मौत आती है, तो उक्त प्रकार का शोक अस्वाभाविक है।

(२९) आहार्षमविदं त्वा पुनरागाः पुनर्णवः । सर्वांग सर्वे ते चक्षुः सर्वेमायुश्च ते विदम् ॥ १२२ ॥ ॥ —२०॥

(त्वा) तुमे (भ्रा-श्रहार्यम) वापिस लाया हूं, (भ्रविदम) प्राप्त कर चुका हूं, (पुनः) (भ्रा-श्रगाः) त श्राया है, (पुनः-नवः) पुनः नवीन होकर (सर्व-श्रंग) हे सम्पूर्ण श्रंगों वाले (सर्व) सब (ते) तेरी (चचुः) श्रादि इन्द्रियों (च) तथा (सर्वम-श्रायुः) पूर्ण श्रायु को (ब्राविद्म) लाभ कर लाया हूं। यह नहीं होसकता कि मेरे देखते २ तुम समय से पूर्व चल बसो। तुम्हारी शक्तियों को नये सिरे से स्थापित कर देता हूं।

(३०) व्यवात् ते ज्योतिरभृद्प त्वत् तमो अक्रमीत् । अप त्वन्मृत्युं निर्ऋतिमप यक्ष्मं निद्धमसि ॥१२३॥ -२१॥

(वि-भ्रवात) श्वास चलने लग गया है! (ते) तेरी (ज्योतिः) चेतनता (ग्रभ्त) जाग पड़ी है। (त्वम्) तुभ से (तमः) बेहोशी का भ्रम्थेरा (भ्रप-श्रक्षमीत्) दूर चला गया है। (त्वत) तुभसे (मृत्युम्) मौत (निर्मृतिम्) दुःख तथा (यद्मम्) ज्ञय भ्रादि रोग को (भ्रप-नि-द्भ्मिस) दूर रखते हैं।

\* (३१) आ रमस्वेमाममृतस्य इनुष्टिमच्छिद्यमाना जरदिष्टरस्तु ते । असुं त आयुः पुनराभरामि रजस्तमो मोपगा मा प्रमेष्ठाः ॥१२४॥ अर्थवं = । २ । १

(इमान) इस (अमृतस्य श्लुष्टिम) अमृत की लड़ी को (आ रभस्य) प्रहण कर, (अिंक्डियमाना) लगातार (जरत-अष्टिः) बुढ़ापे में भी भोग (ते अस्तु) द भोगता रह । (असुम) प्राण तथा (आयुः) आयु को (ते) तेरे लिए (पुनः) फिर (आ-भरामि) लाता हूं। (तमः-रजः) अन्धेरे लोक को (मा-उप गाः) मत प्राप्त हो, अर्थात मा) मत (प्रमेष्टाः) मर । उस जीने का कोई लाभ नहीं, जो बुढ़ापे में या रोग में पीड़ित रहना हो। अन्धेरे और मौत के मार्ग को

<sup>\*</sup> छन्द भूरिक् त्रिप्टुप्, शेष प्ववत्।

दोड़ कर अमृत की कर्म-मयी माला को पकड़ों। सदा पुरुषार्थ का जीवन पसन्द करों।

\* (३२) जीवतां ज्योतिरभ्येद्यवीङा त्वां हरामि शतशारदाय । अवग्रुश्चन् मृत्युपाशानशस्ति द्राघीय आयुः प्रतरं ते द्धामि ॥ १२५ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥

(जीवताम्) जीवितों की (ज्योतिः) को (ग्रमि-एहि) प्राप्त हो। (त्वाम्) तुभे (शतशारदाय) सौ वर्ष के जीवन के लिए (ग्रा-हरामि) लाया हूं। (मृत्युपाशान) मृत्यु के जालों (ग्रशस्तिम्) तथा बुरे भाव को (ग्रव-मुंचन) परे हटाते हुए (ते) तेरे लिए (द्राघीयः) ग्रियक लम्बी (ग्रायुः) को (प्रतरम्) ग्रच्को तरह (द्रधामि) धारण करता हुं।

सत्य०-क्या हम मृत्यु से इस प्रकार मुक्त हो सकते हैं ?

महा० नहीं, शरीर की अवस्था में सदा के लिये हम ऐसे ही नहीं रह सकते। इन मन्त्रों का सार यह है कि हमारे शरीर में जितनी उसकी बनावट के समय शिक है, उस को भी हम अपनी मूर्खता के कारण घटा लेते हैं। हमें यह चाहिए कि प्राणायाम आदि साधनों से दीर्घ आयु करें या कम से कम पूर्ण आयु, जो सौ वर्ष है, उसका तो ठीक २ भोग करें। हम अपने परिपक अनुभव से अपने देश तथा मनुष्य-समाज के लिए उपकारी बन कर रहें। हमारे दुःख से कोई दुःखी न हो।

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

\* (२३) कुणोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं दीर्घ-मायुः स्वस्ति । वैवस्वतेन प्रहितान् यमद्तांश्वरतोपसेधामि सर्वान् ॥ १२६ ॥ ॥ —११ ॥

(ते) तेरे (प्राणापानी) प्राण ध्रौर द्यपान को (जरां मृत्युस्)
बुढ़ापे घ्रौर मौत को (दीर्घम-घ्रायुः) घ्रौर लम्बी घ्रायु को
(स्वस्ति) कल्याण-युक्त (क्रणोमि) बनाता हूं। (वैवस्वतेन) सूर्य के
पुत्र=काल के (प्रहितान) भेजे हुए (यम-दूतान) सब को घरा में
करने वाले, रोग घ्रादि दूतों को, (चरतः) जो सब घ्रोर विचरते
हैं, (ध्रप सेधामि) दूर करता हूं।

† (३४) शतं तेऽयुतं हायनान् द्वे युगे त्रीणि चत्वारि कृण्मः । इन्द्राप्ती विश्वेदेवास्तेनु मन्यन्तामहणीयमानाः ॥ १२७॥ ॥ —२१॥

हम (वैद्य यह करते हुए) (ते) तेरी आयु को बढ़ाते हुए (ग्रतं) सौ (अयुतं) तथा उसके भी ऊपर अपरिमित (हायनान) वर्षों तक करते हैं। इस आयु में तुम (द्वे युगे) दो जोड़े=पुरुष, स्त्री और उनके पुत्र, पुत्री (बीगि, चत्वारि) पोता पोती लगा कर तीन और उसके भी आगे पीढ़ी मिला कर चार जोड़े वाले होवो। इस प्रकार से सन्तान की वृद्धि तथा सुख का भोग करते हुए तुम जाओ। (इन्द्राझी) इन्द्र=विद्युत और अग्नि तथा (ते

<sup>\*</sup> विष्टारपंतिः छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>े</sup> सतः पंक्तिः छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

विश्वे देवाः) दूसरे सारे प्रसिद्ध देवताजीने की ( श्रजु-मन्यन्ताम् ) श्राज्ञा दें, (श्र-हृगीयमानाः) तुम्हारे ऊपर क्रोध न करें।

जो मनुष्य सृष्टि-नियम के विरुद्ध श्राचरण करता है, श्राहार, बिहार में संयम नहीं कर सकता, उसके ऊपर ही इन देवताश्रों का कोप हुआ करता है। जड़ श्रीग्ने श्रादि के सामने माथा रखने से उन पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा। उन को समभ कर, उन से लाभ उठाश्रो। यही उनकी रूपा समभो।

\* (३५) शरदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय ग्रीष्माय परि दबसि । वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्धन्त ओषधीः

॥ १२८॥

॥ --- २२ ॥

हे मनुष्य, तुम्हारे लिए सारा वर्ष अच्छा, स्वास्थ्य-प्रद हुआ करे। (शरदे) शरद ऋतुके (हेमन्ताय) शीत कालके (श्रीप्माय) गर्मीके (त्वा) तुम्हें (परि-द्वासि) सपुर्द करते हैं। उन में तुम्हें कोई रोग न हो। (वर्षाणि) वर्षा की ऋतु (तुभ्यं) तुम्हारे लिए (स्योनानि) कल्याण करने वाली हो, (येषु) जब (श्रोषधीः) सव श्रोषधियां (वर्धन्त) बढ़ती हैं। जिस ऋतु में सारे जगत को जीवन-रस मिलता है, तृपार्त्त भृमि लम्बे २ ध्रग्ट भर कर जल अन्दर डालती है, पशु पत्ती निहाल हो जाते हैं, उस समय मनुष्य को भी चाहिए कि मौसमी ज्वर (malaria) की तथ्यारी न करे, वरन स्वस्थ रहते हुए उन्नति करने का यस करे।

अ पुरस्ताद् बृहती छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

\* (३६) मृत्युरीके द्विपदां मृत्युरीको चतुष्पदाम् । तस्मान्तां मृत्योगोपतेरुद्धरामि स मा विभेः ॥ १२९ ॥ ॥ —२३॥

मृत्यु (द्विपदाम्) दो पांग्रों वाले तथा (चतुष्पदाम्) चार पांग्रों वाले, श्रर्थात् सारे संसार पर (ईशे) शासन करता है। परन्तु गौग्रों ग्रौर भेड़ों की तरह उसके दगड़ के भय से कांपते हुए क्यों मरो। (तस्मात) उस (मृत्योः) मृत्यु से, जो (गोपतेः) गवाले की तरह लाठी घुमा २ कर सब को घेरना चाहता है, (त्वाम्) तुमे (उद्धरामि) अपर उठा देता हूं। (सः) ऐसा तुम (मा) मत (विभेः) डर करो।

वैदिक घर का यह आदर्श होना चाहिए कि वहां मृत्यु का भय ही न हो । अपने समय पर जैसे अनाज पकता है और कट जाता है, ऐसे ही प्राणी आते और जाते रहें । यह सम्पत्ति वेद के अनुसार खुली प्रकृति के अन्दर रमण करने तथा उसके स्वामी परमेश्वर का आश्रय लेने से प्राप्त होसकती है।

† (३७) सर्वो वै तत्र जीवति गौरश्वः पुरुषः पशुः । यत्रेदं ब्रह्म क्रियते परिधिजीवनाय कम् ॥ १३०॥ ॥ —२४॥

(यत्र) जहां जिस घर में (रदम्) यह (ब्रह्म) वेदानुसार ज्ञान, ध्यान तथा आचरण (जीवनाय) दीर्घ तथा अञ्झा जीवन पैदा

<sup>\*</sup> अनुप्दुप् छन्दः, शेष प्रवंदत्।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

करने के लिए (परिधिः) मर्यादा-स्त्य से (क्रियते) धारण किया जाता है, (वै) निश्चय जानो वहां केवल मनुष्य ही नहीं, धरन (तत्र) वहां (सर्वः) सभी (गौः) (श्रश्वः) घोड़ा (पुरुषः) और (पशुः) दूसरा प्रत्येक पशु (जीवित) जीता रहता है। वैदिक-गृहस्थ सब को सुख तथा दीर्घ श्रायु के साधनों से युक्त करके अपने लिए हित-कारक परिस्थित बना कर रहता है।

वह जिथर आंख उठा कर देखे, उसे सुख ही सुख दिखाई देता है। सारा संसार मित्रता से युक्त होकर उसकी सहायता करता है। प्यारो, इस दिव्य सम्पक्ति के लिए नित्य प्रार्थना करते रहो। इससे वढ़कर और दूसरा आनन्द और ऐश्वर्य नहीं है। पर, प्रार्थना तब तक स्वीकार न होगी, जब तक उक्त प्रकार से अपने जीवन को प्रभु की सृष्टि का एक स्वस्थ अंग नहीं बनाते। ऐसा करके अवश्य प्रभु से यह वर मांगो।

# (३८) असपलं नो अधरादसपलं न उत्तरात् । इन्द्रा-सपलं नः पश्चाज्ज्योतिः शूर पुरस्कृधि ।।१३१॥ श्रथर्व म । १ । १७॥

हे इन्द्र, पेश्वर्यपद प्रभो ! (ग्रधरात्) नीचे की ग्रोर (नः) हमारे लिए (ग्रसपत्नम्) रुकावट डालने वाला कोई न हो । इसी तरह ऊपर ग्रौर पीछे से हम निश्चिन्त रहें। हे ग्रूर, सब पराक्रमों के ईश्वर ! (नः) हमारे लिए (पुरः) सामने (ज्योतिः) प्रकाश (रुधि) करो।

<sup>\*</sup>ग्रुक ऋषि, इम्हो देवता, अनुप्टुष् छन्दः, I

दस लिए प्रभु की माया से डरो नहीं। वह तुम्हारी सहा-यता करने के लिए सदा उद्यत रहती है। निद्यां श्रोर पहाड़, सूर्य चन्द्र, बादल श्रोर बिजली सदा तुम्हारे संकेत की प्रतीक्षा करते रहते हैं। तुम मुंह तो खोलों, वह तुम्हें सब कुछ देने को तथ्यार हैं। देखों, इस भाव को वेद किस तरह प्रकट करता है।

\* (३९) वर्म में, द्यावापृथिवी वर्माहर्वर्म सूर्यः । वर्म म इन्द्रश्राप्तिश्र वर्म धाता दधातु में ॥ १३२ ॥

**॥ ---१**८॥

यु-लोक थ्रौर पृथिवी (मे) मेरे लिये (वर्म) रहा के साधन हैं, (श्रहः) दिन रहा का साधन है, (सुर्यः) सुर्य रहा का साधन है, (इन्द्रः च-श्रक्तिः च) विद्युत थ्रौर ग्राग रहा के साधन हैं, (धाता) सब का धारण करने वाला प्रभु इस (वर्म) श्रनेक प्रकार के रहा के साधन को (मे दथातु) मुक्त में धारण श्रौर पुष्ट करे।

सारी ही प्राकृतिक शक्तियां हमारे लिए हितकारी हैं। परन्तु विद्युत और श्रिप्ति तो समको, हमारा जीवन हैं। इन के द्वारा जो हमारा हित होता है, वह बहुत श्रिधक है। जिन के पास इन बलों की पूंजी पूरी रहती है, उन की श्रायु और सम्पत्ति सदा बढ़ती रहती है। यह विचार श्रगले मन्त्र में वेद माता दे रही है।

† (४०) ऐन्द्राग्नं वर्म बहुलं यदुग्नं विश्वे देवाः नाति

<sup>\*</sup> बहुदेवताको मन्त्रः, शेप प्रविवत् ।

<sup>🕆</sup> जगतीगभां त्रिप्दुष् छन्दः, आयुष्यं देवता, ऋषि पूर्ववत् ।

विध्यन्ति सर्वे । तन्मे तन्वं त्रायतां सर्वतो बृहदायुष्माञ्जर-दष्टिर्यथासानि ॥ १३३ ॥

(यत) जो (ऐन्द्राग्नम्) इन्द्र तथा आग्नि द्वारा (वर्म) रक्ताकारी वल मिलता है, वह (बहुलम्) विस्तृत तथा (उग्रम्) वड़े तेज वाला होता है, उसे (सर्वे) सारे (विश्वेदेवाः) फैले हुए देवता (न) नहीं (श्राति-विध्यन्ति) चीर सकते, श्रतः प्रत्येक मनुष्य को उसी की इच्हा करनी चाहिए श्रीर सदा यह संकल्प करते रहना चाहिए कि (तत) वह (बृहतः) वड़ा वल (मे) मेरे (तन्यम्) शरीर को (त्रायताम्) रोगों से बचावे, ताकि (श्रायुष्मान्) वड़ी श्रायु वाला होकर (जरत-श्रष्टिः) बुढ़ापे में भी पाचन शक्ति तथा अन्य वलों के ठीक होने से सुख का भोग करने वाला (श्रासानि) हो सकूं।

सव नर नारी श्रपने २ जिए यहा करते रहें । पर, सचा वैद्य सारे मनुष्य-मात्र के जिए सदा सुख संकल्प से युक्त रहे । जिस तरह ब्राह्मण-पुरोहित के यजमान होते हैं, वैसे ही ब्राह्मण-वैद्य के घर निश्चित हों । उसे पेट भरने के जिए श्रिधिक चिन्ता न करनी पड़े । उसे तो श्रायुर्वेद के गृद तत्वों के श्रनुसन्धान में ही जगे रहना चाहिए । उसकी योग्यता की परीक्षा इस बात से होनी चाहिए कि उसके बांधे हुए नियमों का पाजन करते हुए, उस के यजमान रोगी न हों और ज्यों ही कभी कोई जेट भी जाए तो वह कर उसके सिरहाने खड़ा होकर, श्रपनी शिक्त से उसे स्वस्थ करने का यहां करे। उस के उस समय कैसे शुद्ध भाव हों, यह इस मन्त्र से सुनाता हं:—

\* (४१) अस्मिनिन्द्रो निद्धातु नृम्णिममं देवासो
 अभिसंविश्रध्वम् । दीर्घायुत्वाय शतशारदायायुष्मान् जरद ष्टियथासत् ॥ १३४ ॥

(श्रस्मिन) इस में (इन्द्रः) इन्द्र (नृम्ण्म) बल को (निद्धातु) भर दे। (इमम्) इस में (देवासः) सारे देवताओं! (श्रभिसंविश-ध्वम्) तुम प्रतिष्ठित होश्रो। तुम्हारे प्रभाव से प्रभावित होकर, तुम्हारी शक्ति से शक्तिमान होकर (यथा) ताकि यह (शतशार-दाय) सौ वर्ष के (दीर्घायुत्वाय) लम्बी श्रायु वाले जीवन के लिए (श्रायुष्मान) श्रच्ही श्रायु से युक्त होकर (जरदृष्टिः) बुदृापे में भी भोग भोग सकें।

ं जीवानामायुः प्र तिर त्वममे पितृणां लोकमिप गच्छन्तु ये मृताः । सुगाईपत्यो वितपन्नरातिमुपाभुपां श्रेयसीं घेद्यस्मे ॥ १३५ ॥ श्रथर्व० १२ । २ । ४५ ॥

(श्रक्षे)(जीवानाम्)जो जीवित हैं, उनकी (श्रायुः) को (प्रतिर) बदाश्रो।(ये मृताः) जो मर खुके हैं वह (पितृणां जोकम्) पितरों की गति को (श्रपि-गच्छन्तु) प्राप्त हों।(सु-गाईपत्यः) घर को श्रच्ही तरह पालना करने वाले के भाव से युक्त होकर (श्ररातिम्) कायर श्रौर कंज्स

पराबिराट् त्रिप्टुप्छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> भृगुः ऋषिः, अग्निः देवता, भूरिक् त्रिष्टुष् छन्दः । (अनुक्रमणी में ज़गती)

को (वि-तपन्) ग्रन्की तरह तपाते हुए (श्रस्मे ) इस धार्मिक पुरुष के लिए (उपामुपाम् ) प्रत्येक उपाकाल को (श्रेयसीम् ) कल्याग् से युक्तं करके (धेहि ) धारग् करो ।

जो जीवित हैं, उनकी भ्रायु बढ़े। वे धार्मिक तथा ईश्वर-भक्त हों। उनके लिए प्रत्येक दिन नया ऐश्वर्य लेकर चढ़े। जो अपना समय पाकर इस शरीर को छोड़ें, वे भी अपने धर्म बल से श्रेष्ठ, विद्वान, धार्मिक लोगों को जो दशा प्राप्त होती है, उसे लाभ करें। पिता के पीछे पुत्र धर्म-चृद्धि करता हुआ चला चले। कोई पापी न हों, सभी धर्मात्मा हों। जब तक यह मर्यादा न चले, वेद का भ्राशय कभी पुरा नहीं हो सकता। श्रतः प्यारो, इसी प्रकार श्रपने जीवनों को बनाने का नित्य यत्न करते रहो।

\* (४२) उत् तिष्ठ ब्रह्मणस्पते देवान् यज्ञेन वोधय । आयुः श्राणं प्रजां पश्न् कीर्त्तं यजमानं च वधर्य ॥१३६॥ श्रथर्व० १६। ६३। १॥

(ब्रह्मणः-पते) हे वैदिक ज्ञान के स्वामिन, (उत-तिष्ठ) हमारी सहायता के लिए तैयार हो जाक्रो। (यहेन) यह-मय परोपकारी जीवन द्वारा (देवान) विद्वानों को (बोधय) जगाक्रो। (ब्रायुः) प्राण, प्रजा, पश्च, कीर्त्ति और यह करने वाले लोंगों को (वधर्ष) बढ़ाक्रो॥

प्यारो, वही परमात्मा जानते हैं कि हमें किस प्रकार का कार्य करने से सच्चा सुख प्राप्त हो सकता है। चिरकाल से वेद का स्वामी हमारे लिये सो गया है। हमें ठीक प्रकार से जीने

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, ब्रह्मणस्पतिः देवता, विराद् उपरिष्टाद्बृहती छन्दः।

का मार्ग भूल गया है। हे प्रभो, अपने पुत्रों पर रूपा करो। पुनः मार्ग दिखाओ। हमारी मूर्खता के कारण हमारी आयु तथा प्राग्य-शक्ति सीण हो गयी है। जहां हमारे पूर्वज सेकड़ों वर्ष तक जीवन का भोग करते थे, हम ऐसे मन्द भाग्य हैं कि पचास और साठ से ऊपर चढ़ ही नहीं सकते। जहां दूसरे लोगों ने अपनी आयु को बढ़ाने का यहा किया है, हमने उलटे प्रदाना ही अपना कर्तव्य समका है।

भगवन् ! हमारी संख्या प्रतिदिन थोड़ी हो रही है। हमारे में सर्व प्रकार के कुपथ्य के कारण प्रजनन-शिक का नाश हो रहा है। ग्रौर जो प्रजा होती भी है, वह श्रिधिक दुर्वल ही हो रही है। हमारे देश के पशुग्रों पर भी काले बादल हाए हुए हैं। हमारा यश कहां से पैदा हो ? हम किस प्रकार ग्रच्हे कर्म करें? प्रभो, हमारा जीवन कैसे यज्ञ का रूप बन जावे ? यह ग्राप ही भली भांति जानते हो ग्राप ही कृपा करों ग्रौर हमारे ग्रन्दर सच्चे विद्वान पैदा हों, जो हमें सु-मार्ग पर चलाकर पाप, भय ग्रौर ग्रकाल मृत्यु से वचाने वाले हों।

सत्य - महाराज, श्रव तो अली भांति समक्त में श्रा गया है कि रोग होने पर श्रालस्य नहीं करना चाहिए। कुछ उपाय करना ही ठीक है।

मा०—बिल्कुल ठीक है। पर करें तो क्या करें ? जितने मुंह उतनी ही बातें सुनने में ब्राती हैं। हर एक ब्रापनी चिकित्सा को ही ब्राकाश तक उठाता है। शेष सब को कोसना ही उसको ठीक सुभता है। वस्तु०-जहां श्रद्धा हो, वहीं इलाज लाभदायक हो जाता है। सत्य०-यृंही श्रद्धा थोड़ी हो जाती है! कोई श्रौर कसौटी भी चाहिए। महाराज, श्रव इस विषय में वेद का सन्देश सुनार्वे, तो बड़ा लाभ हो।

महा०—जो कुछ तुम अब तक सुन चुके हो, उस में साधारण रीति से इस विषय में भी संकेत होता ही रहा है। प्रत्येक प्राणी के लिए एक ही ढंग पर चिकित्सा लाभ नहीं कर सकती। अतः विद्वान लोगों ने अपने २ अनुभव के अनुसार भिन्न २ मार्ग निकाले हैं। यह मनुष्यों का अभिमान है, जो वह एक बात के लाभ बतलाने के लिए शेष सवकी निन्दा करते हैं। यह सभी प्रकार हमारे कल्याण के हेतु हैं, इसलिए किसी की भी निन्दा न करनी चाहिए। हां, रोगी का स्वभाव देखकर, उस के अनुकुल प्रकार से उसे स्वस्थ करने का यल करना ही हमारा मुख्य कार्य है।

मा०—महाराज, ब्राजकल कई ढंग थोड़े दिनों से चले हैं। लोग कहते हैं, वह हमारे पूर्वर्जी को पता नहीं थे। ब्रापका इस विषय में क्या विचार है ?

महा०—सज्जनों, आज के लिए पर्याप्त हो चुका है। कल आपके सामने वेद-मन्त्रों के आधार पर चिकित्सा के भिन्न २ प्रकारों के सम्बन्ध में कुछ कहूंगा। उसके प्रधात आपको स्वयं विदित हो जावेगा कि कौनसी यात नई है और कौनसी पुरानी है। अब और आज कुछ नहीं कहुंगा।

दो मिनट के लिए सवने परस्पर नमस्ते २ कहा और अपने

मकानों को चले गए। रात्रि को अपने २ स्थान पर साये, किसी को भीष्म का, किसी को दयानन्द का, किसी को मृत्यु के भयानक हश्य का किसी को आषधियों का, किसी को डाक्टरी चीर फाड़ का, किसी को जादूगर के करतयों का, किसी को रोगी के सिरहाने खड़े होकर किसी मन्त्र पढ़ने वाले का—अर्थात भिन्न २ प्रकार का स्वप्न दिखाई दिया। यह मन की मौज है, किसी को हंसा दे, किसी को रुला दे, किसी को डराकर भगा दे और किसी का कुछ और कर दे।

इति द्वितीये शरीरसन्देशे तृतीय उच्छ्वासः।

-----

श्रादितः पष्ट उच्झ्वासः ।



## चतुर्थ उच्छ्वास ।

## वैदिक चिकित्सा

( पूर्व खण्ड )

महा०—सत्यकाम यह महाशय कौन हैं ?

सत्य०—महाराज यह वड़े सज्जन पुरुष हैं और अमरकोट में वैद्यक करते हैं। मायाराम जी के सम्बन्धी हैं। और उनसे मिलने को यहां आये हुए हैं। रात्रि को आपके उपदेश के विषय में कुछ बात सुनकर, आपके आकर्षण से खिचे हुए मेरे साथ आपकी सेवां में आये हैं।

महा०-बहुत अञ्जा किया। महाशय जी, श्राज का विषय श्रापके साथ घनिष्ठ सम्बन्ध रखता है। पर, मायाराम जी क्या,नहीं श्रायेंगे ?

सत्य०—महाराज वह कुठ्ठ श्रस्यस्थ से हैं।

महा०—वैद्य जी, वेद भगवान में वैद्यों का अनेक स्थानों पर ब्राह्मण तथा विभ्र नाम से वर्णन किया गया है। विभ्र परमातमा का भी नाम है, क्योंकि वह सर्वत्र चर, अचर में व्यापक होकर सब को जीवन देता है। संखे वैद्य का भी यह धर्म है, कि अभु की भक्ति से सदा असश्च-चित्त होता हुआ, प्राणि-मात्र के लिए सहानुभृति से हृदय को विकसित कमल की नाई खिला हुआ बनाये रक्खे। जैसे दृसरे ब्राह्मण मस्तिष्क को उज्ज्वल तथा हृदय को शुद्ध बनाकर, संसार को लोक तथा परलोक के कार्यों में निपुण बनाते हुए अपने धर्म का पालन करते हैं, वैसे ही

वैद्य भी सब धर्म, कर्म में मुख्य साधन, शरीर को रोग-रहित बनाकर बड़ा उपकार कर सकता है। इस पिवत्र सेवा से वह सब के माथे का भूषण बन सकता है। उसे वृथा कोड़ियों के. भाव अपने आप को बेचने की क्या आवश्यकता है? यही भाव आज कल भी कहीं र किसी साधु महातमा में पाया जाता है। जब किसी श्रद्धालु को कोई जड़ी बृटी बताते हैं, तो उसे मृख्य लेकर बेचने से हटा देते हैं। उनका विचार है कि इस तरह करने से आंपिध की शक्ति त्तीण होजाती है।

यस्तु०—महाराज, आज तो इस प्रकार के वैद्य दिखाई नहीं देते ? यह क्या बात है, मुक्ते स्मरण है, एक वार एक पंडित जी महाराज सुना रहे थे कि वैद्य के अन्न को शास्त्र में अपिवन्न गिना गया है। यह किस तरह से आप समकाते हैं ?

महा०—यह ठीक है, जिस आदर्श को वेद बतलाता है, वह सहस्रों वर्षों से गुम हो चुका है। कुछ लोभी आदिमियों के हाथों में वैद्यक के चले जाने अथवा मिथ्या सम्प्रदायों के उलटे विचारों के प्रचार से चिकित्सा-कार्य उच्च कोटि के ब्राह्मणों ने करना छोड़ दिया। इस में तनिक भी सन्देह नहीं कि उन्होंने इसे आरम्भ किया। परन्तु समय के फेर से वह अपने गौरव को स्थिर न रख सके। इस समय विना फीस के काम करने वाले, दिन रात अपने ज्ञान को उन्नत कर लोकोपकार में खपने वाले लोगों की इधर वैसी ही कमी है, जैसी कि ब्राह्मणों के दूसरे वेदोक्त कार्यों में दिखाई दे रही है। आज वेद का दान करने वाले छर कहां हैं? आज आकाशी वृत्ति को धारण करके प्रचार करने वाले कहां हैं?

सत्य०--महाराज, अब कुछ व्यवस्था बदल चुकी है। आगे सारे समाज की बनावट हीं ऐसी बन रही थी।

महा०—यह ठीक है पर, स्मरण रक्लो, भेद केवल मन की वृक्ति का है ब्राह्मण न श्रागे कभी भूका मरा और न श्रव उसे उर होना चाहिये। सारी जीवन-मर्यादा को सीधा करने की श्रावश्यकता है। हमारे पूर्वजों ने इस श्रदर्श-जीवन को पूर्णतया निवाहा था और इसी लिए सारा संसार उन के गुण श्रव तक गाता है। इस को छोड़ देना ही घोर श्रनर्थों का मूल बना हुशा है। श्राज वैद्य ही सच्चे ब्राह्मण बन जावें, श्राधी वर्ण-मर्यादा पुनर्जीवित हो जाती है। बुरे श्राचार, अधेरे में होने वाले व्यभिचार श्राज रफ् कहर हो जाते हैं। यह मत कहो, हम श्रव ऐसा नहीं कर सकते। यह कहों कि श्रव हम कष्ट के जीवन से बहुत घवराते हैं। हमारे दुर्वल नेत्र वेदभानु के तीले प्रकाश को श्रव सहारने में श्रसमर्थ हो रहे हैं। वेद-सन्देश गृंज २ कर रह जाता है। पर मुक्ते परा विश्वास है कि वह समय श्राने वाला है, जब हमारे चित्त वड़े ध्यान से इसे सुनेंगे श्रौर श्रपनाएंगे।

वैद्य - महाराज, चिकित्सा कौनसी ठीक है, देसी या श्रंग्रेज़ी ?

महा०—श्रापका प्रश्न सुनकर मैं बड़ा आश्चर्य करता हूं। यदि पैसे की भाषट का प्रश्न बीच में से निकाल दियाजावे, तो श्राज सब चिकित्सा मिल कर एक पूर्ण श्रायुर्वेद बन सकता है। श्राप कल नहीं थे श्रतः मैं श्रापको श्रपना विचार सुनाता हूं।

भिन्न २ प्रकृति वाले रोगियों का एक ही उपाय द्वारा रोग

दूर करना ग्रसम्भव है। किसी का मन दुर्वल है, किसी की प्राण शक्ति सीण होरही है किसी का रक्त प्रवाह रक रहा है। किसी के तन्तु-जाल में अधिक तनाय पैदा होकर रोग होरहा है। इस तरह भ्रौर श्रनेक कारण भी होसकते हैं। इनके उपाय भी भिन्न २ हैं, कोई मनोवल से, कोई तपोवल से, कोई भौतिक चिकित्सा से, कोई ग्रौपध-सेवन से, कोई शल्य-क्रिया (चीर-फाड़ ) से और कोई थोड़ी २ सब कियाओं को मिलाकर ठीक हो सकता है बुद्धिमान वैद्य इन सब को समय २ पर प्रयोग करता हुआ, गुद्ध हृदय की भावना से रोगी को ठीक कर देता है, उसका कार्य मरे हुए रोगी की नाड़ी देख कर फीस बटोरना नहीं। वेद के उद्य ग्रादर्श के ग्रमुसार, उसका कर्त्तव्य उस समय भी अपनी मानसिक ज्योति का प्रकाश करना है। यह सच्चे पुरो-हित की तरह यजमान की सुख कामना करता है, सहानुभृति वैद्य की बड़ी ब्रावश्यक सम्पत्ति है। इशारे से, बहाने से, जैसे भी हो रोगी के अन्दर यह विश्वास पैदा करदो, कि तुम अच्छे हो रहे हो, उसका रोग हटना ब्रारम्भ हो जावेगा । चंगे भले ब्रादमी के ब्रन्दर भ्रम पैदा करदो, वह तुम्हारे देखते २ कहां का कहां जा पहुंचेगा।

मनोबल दो प्रकार से क़ाम करता है वैद्य का प्रभाव (Hypnotism) तथा रोगी की भ्रापनी शक्ति का प्रभाव (Auito Suggestion)। प्रथम प्रभाव को ग्रहण करने के लिये रोगी का सरल तथा श्रद्धालु होना भ्रावस्यक है। यदि वैद्य भ्रामिक तथा भ्रीर होगा, तो भ्रवस्य ही श्रपनी शक्ति से उसे शक्त बना सकता है, दूसरी अवस्था में रोगी के अपने स्थिर स्वभाव पर ही सब कुछ निर्भर है, अपने छोटे से शरीर के बाहिर चारों ओर विस्तृत ब्रह्मागुड पर दृष्टि डाल कर, वह नाना प्रकार के स्वास्थ्य-प्रद भावों का संप्रह कर सकता है। एक वेद-भक्त, श्रार्य के लिए ऐसा बनना उचित है। जीवन के भिन्न२ कार्यों में प्रवृत्ति करते हुए भी, उसके सामने सदा धार्मिक होने का विचार होना चाहिये। रोग पाप है। पाप इसका मृल है श्रौर यह पाप का बीज है। सूर्य श्रौर चन्द्र, पृथिवी श्रौर श्राकाश, जल और वायु-सारे पदार्थ भ्रपने २ नियम का पालन करते हुए संसार को भ्रापनी सुन्दरता से एक रमणीक उद्यान बना रहे हैं, तो मनुष्य क्यों ब्राभागा वनकर रहता है ? उसमें क्यों न पेसी शक्ति का विकास हो, जिससे वह देवता वन जावे ? इस वृत्ति को धारण करने से मनुष्य नीरोग होता चला जाता है। शारीरिक नियमों का शान लाभ करता हुआ, उनका आधिक पालन थ्रौर रोगों का त्याग करता जाता है । उसकी मानसिक प्रेरणा अब केवल इच्छा के रूप में प्रकट नहीं होती, अब वह कार्य में प्रवृत्त कराने वाले वल में वदल जाती है । वैद्य जी, आप वैदिक सन्ध्या तो करते होंगे ?

वैद्य॰ नहीं, महाराज, मैं तो वैद्यक सम्ध्या ही करता रहता हूं । गोलियां श्रोर चूर्ण बनाने में ही समय बीत जाता है ।

महा०—यह ठीक नहीं है। जब तक इस प्रकार से आप अपना मनोबल नहीं बढ़ाते, आप के अन्दर रोगियों को शीध नीरोग करने की शक्ति नहीं हो सकती। इसी लिये मैंने यह प्रश्न श्राप से किया था। ऋषियों ने उस में पहले इन्द्रिय-स्पर्श तथा श्रंग-न्यास के मन्त्रों को रक्खा है। शरीर की श्रपनी शक्ति बड़ी श्रद्भुत है। यदि सब नर नारी इस इशारे का ठीक २ ज्ञान प्राप्त करके, इन मन्त्रों को मानसिक रीति से श्रपनी सोई हुई शिक्तयों को जगाने के लिये जपा करें, तो यह कुछ काल के पीछे श्रापको बृधा कष्ट देना, श्रपना धन नष्ट करना श्रौर तरह २ के रसायनों से पेट भरना छोड़ देंगे। उस समय ही वस्तुतः वह उस परम पिता का ठीक प्रकार से धन्यवाद करना सीखेंगे कि उसने हमको यह मानसिक शिक्त-गृह (Mental Power house) प्रदान करके हम पर कितना उपकार किया है।

श्रव यदि इस के साथ वाहिर की शक्तियों के प्रभाव को भी श्रव्ही तरह ग्रहण करने का अभ्यास किया जावे, तो श्रित उत्तम परिणाम होगा। हमारे शरीर के साथ सर्ग्य, अग्नि, जल, वायु श्रादि भौतिक पदार्थों का बड़ा समीपवर्ती सम्बन्ध है। जिस शरीर में इन प्रभावों की उचित मात्रा पाई जाती है, वह स्वस्थ रहता है, जब कहीं कमी हो जाती है, तो रोग पैदा होने लगता है। यदि कहीं अति हो जाती है, तब भी कष्ट होता है। एक श्रादमी वस्त्रों के न होने से ठिठर जाता है। दूसरा श्रियक वस्त्रों के नीचे दवा हुआ गर्मी से तड़ंपने लगता है।

आज नगरों में रहने वालों की अवस्था वड़ी शोचनीय है। लाखों प्रजा ऐसी गलियों में सड़ा करती हैं, जहां बारह महीने ही सूर्य भगवात के दर्शन नहीं होते। मुक्ते कभी २ ऐसे स्थानों पर सत्यनारायण की कथा होते देखकर उन लोगों की मुर्खता

पर हसी आया करती है। उन्हें क्या पता कि वस्तुतः इस कथा का क्या तात्पर्य है। यह उन्हें तब ही ज्ञान होगा, जब वे शुद्ध, शीतल वायु के भोकों और सूर्य की सुनहरी किरणों का स्वाद चख लेंगे। उनसे अधिक क्या कहना और पृक्ता, उनकी पीली २ ढिलकती हुई खाखें ही उनका जीवन-वृत्तान्त सुना रही हैं।

यस्तु०—महाराज, यही भौतिक चिकित्सा (Nature Cure) है ? लोग कहते हैं कि योरुप और अमेरिका में इस विद्या की यड़ी उन्नति हो रही है। क्या हमारे यहां भी इसका प्रयोग पाया जाता है ?

महा०—श्राज कल वैद्य इस का यहुत कम प्रयोग करते हैं। वहुत थोड़े हैं, जिन्हें इस श्राश्चर्य-रूप चिकित्सा का कुड़ ज्ञान भी हो। इस में कोई सन्देह नहीं कि श्रव इस विषय में जो काम पश्चिम के लोग कर रहे हैं, वह प्रशंसनीय है। जैसे श्रौर सहस्रों विषयों में हमने किया है, वैसे ही इस में भी श्रपने पूर्वजों के परिश्रम से कमाए हुए कोय को संभालने में श्रसमर्थ सिद्ध हो रहे हैं।

में आज आपको वह मन्त्र सुनाना चाहता हूं जिन में वेद-माता ने इन सारी विद्याओं का बीज बोया हुआ है । यह बड़े शोक की बात है कि वेद की पकी हुई खेती पर ओले पड़ गये। वेद में वर्णन किया गया है कि सूर्य की किरणों में ज़ीबन का प्रकाश है। निर्मल जल अमृत का स्वरूप है। शुद्ध बायु प्राण का संचार है। इन शक्तियों का संग्रह दीर्घायु करता है।

प्राचीन वृदिक जीवन में इनका कितना घनिष्ठ सम्बन्ध है,

यह तनिक विचारने से पता चल जावेगा। श्रार्यों का ब्रह्मचर्या-श्रम दूर, निर्जन स्थान में, शारीरिक तथा मानसिक पूंजी जोडने में बीतता था। गृहस्य श्राश्रम में भी नित्य बाहर जाकर, शुद्ध जल के किनारे पर आसन लगाने तथा प्रभु भक्ति करने का रिवाज था । तीसरा आश्रम तो नाम से ही वनी है और चौथा भी घूम २ कर श्रपने विस्तृत श्रनुभव द्वारा जनता के उपकार में ही समाप्त होता था । हमारी भांति चारपाई पर सड्ने, चौकी-दारी करने या बच्चे उठाने के लिए वह समय नहीं समभा जाता था। भ्रार्य-जीवन में भौतिक विभृतियों का सम्पर्क एक भ्राव-श्यक भ्रंग है। वैदिक उपासना खुले वायु-मगडल तथा चमकते हुए भाव के प्रकाश में ही वह प्रनोखा प्रभाव पैदा करती है कि मनुष्य भ्रापने भ्राप को पृथिवी से उठता हुआ श्रनुभव करता है। यह सच मानो जिसने कभी उपा काल की सुन्दरता तथा उदय होते हुए सुर्य की महिमा के पवित्र दृश्य से अपने मन को शान्त न किया हो, उसके मन में वैदिक सन्ध्या तथा उपासना के मन्त्रों के गम्भीर भावों का प्रकाश नहीं हो सकता।यह भौतिकशक्तियां दिव्य गुणों से सम्पन्न देवता हैं। इनका संसर्ग निर्वलों को यल देता, सोये हुन्नों को जगाता तथा ग्रध-मरों को जीवन प्रदान करता है।

सत्य॰--महाराज, श्रव मुक्ते ठीक २ पता चला है कि प्राणायाम के क्यों इतने गुण गाये जाते हैं।

महा० यह साज्ञात वायु द्वारा श्रान्तरिक नाड़ियों का धोना है। पर, स्मरण रक्खो, गन्दी जगह करने से लाभ तो दूर रहा, हानिकारकं हो जाता है। जब खुली हवा में इस का ध्रभ्यास किया जाता है तो प्राण्-शिक बढ़ जाती है। यही योगियों की मिहमा तथा ब्रह्मचारियों के बल का रहस्य है। जैसे बेद ने आदि खिष्ट में यह भाव लोगों को सिखाय, बेसे ग्रब फिर सिखाने की ग्रावश्यकता है। ग्रब बड़े र नगरों में जनता का जमध्या हो जाता है, कारखानों और मशीनों के द्वारा उपकार के साथ र हानियां भी बहुत हैं। पुरुषार्थ का जीवन धारण करो। वेद के अनुसार, साय प्रातः प्रभु की मिहमा के दर्शन करते हुए, खुले स्थान में वायु-कान, प्राणायाम तथा ध्यान करते रहो। ऐसा करने से रोग दूर रहता है। चिरकाल से ध्रपना ग्रिथकार जमा कर बैठा हुआ रोग भी शनैः र हरने लगता है।

वैद्य०-भगवन, मेरे लिये तो आज आपने उपयोगी विद्या का भगडार खोल दिया है। अब कुठ औपिधयों के विषय में भी उपदेश करें। उन का सेवन कहां तक करना ठीक हैं?

महा०—इन वतलाये हुए उपायों का ठीक '२ प्रयोग करते हुए, आवश्यकता पड़ने पर उत्तम श्रौपधियों का भी सेवन कर लेना चाहिये। भाई, प्रत्येक पत्ता फूल श्रोपधि हैं। जो श्रन्न तुम खाते हो, वह परम श्रोपधि है। आज कल की गड़बड़ का कारण तो वैद्यों श्रौर डाफ्टरों की स्वार्थ-परायणता है। वह श्रपनी वस्तुश्रों की प्रशंसा श्रौर दूसरे की वस्तुश्रों को विष बतलाया करते हैं। परन्तु वेद के भाव को समस्त कर तो यह निश्चय हो गया है कि कोई वस्तु सर्वथा विष नहीं है। प्रत्येक पदार्थ कहीं न कहीं श्रमुत-तुल्य लाभ करता है। श्रौर उस तरह तो हमारे अपने अन्दर हमें मारने के लिये विष पैदा हो जाता है। जल, वायु श्रादि देवताश्रों के श्रंशों के कम या बहुत होजाने से, जठर-अप्रि के मन्द होजाने से, भोजनादि को ठीक २ प्रहण करना तथा पंचाना कठिन तथा असम्भव भी हो जाता है। इस विषमता का इलाज करना उस विष की उत्पत्ति को रोकता है। इसका न रोक सकना ही रोग का मूल है। कई बार यह कार्य अति शीघ करना ही ब्रावश्यक होता है। उस समय ब्रोपियों के प्रयोग का श्रवसर समभो। इनकी सहायता से बुटि पूरी हो जाती है श्रौर बाधाएं दूर हो जाती हैं। वेद में स्वाभाविक चिकित्सा के साथ २ सहस्रों द्योपियों का भी वर्णन किया है। प्राणियों के देह की रचना वड़ी सुस्म है। जैसे भी हो, 'उसे स्वस्थ रखना हमारा काम है। में फिर कहता हूं, ख्रोषधियां विष नहीं, अमृत हैं। पर यूं ही इन्हें अन्दर ठोंसते रहना अच्छा नहीं। ऋषियों और मुनियों की तरह अति आवश्यक होने पर इसको वर्तना ठीक है।

वैद्य०—महाराज, वह देसी और अंग्रेज़ी श्रोपधियों वाली बात श्रभी बीच में ही है।

महा०—यदि ध्यान करो तो उसका भी उत्तर श्रागया है। प्रत्येक देश के रहने वालों के लिये श्रपने यहां का जल, वायु उपयोगी होता है, धन की प्रकृति यहां के तत्त्वों के ही श्रानुकृल बनी होती है। पर भारतवर्ष में बात विचित्र ही है, वैद्य नये ढंग सीख़ कर, श्रच्छी तरह से श्राज कल की विद्या का लाभ नहीं उठाते। डाक्टर श्रपने नशे में मस्त हैं। यदि इन्हें देश-हित की

ठीक रीति से बुद्धि मिल जाये, तो जैसे भ्रव यह यहां से रुपया बाहिर भेजने के एजेएंट हैं, वैसे ही फिर श्रपने यहां अच्छी २ ओपधियां तैयार करके देश को रुपये से भरपूर भी कर सकेंगे। पर, मुक्ते अभी इस ओर उन्नति का कोई चिह्न दिखाई नहीं पड़ता।

वस्तु०—महाराज, यदि हमारे यहां शस्य चिकित्सां (Surgery) भी होती, तो फिर डाक्टरी का इतना श्रहा न जमता।

महा०-यह कहना भी बड़ी भूल की बात है, कि हमारे यहां शल्य-चिकित्सा का प्रचार नहीं हुआ। वाहिर की खाल के तथा ब्रौर भी कुछ रोगों में चीर फाड से शीघ्र ही सफाई होजाती है। वेद में इसका बीज विद्यमान है । इतिहास में प्राचीन शस्य-शास्त्रियों की महिमा मिलती है। पर, अब चिरकाल से अपनी मूर्खता के कारण हमारी जाति इस विद्या को भी भुला चुकी है, हमने मिथ्या धर्म २ कह कर छुरी और चाकू का चलाना भी पाप समभ लिया। एक दिन वह था जब हमारे पूर्वजों से दूसरे लोग त्रा २ कर वैद्यक विद्या को सीखा करते थे त्रौर यहां के ब्रन्थों का दूसरी भाषाओं में उलथा किया जाता था ख्रौर एक यह है कि भारतवासियों को अब स्थान २ पर धके खाने पड़ते हैं। प्राचीन गौरव नष्ट होचुका है। यह हमारी भ्रपनी मूर्खताका परिगाम है। वेद की आकाओं को पर तले रोंद कर हमने वैद्यों तथा शल्य-शास्त्रियों की निन्दा की ग्रौर उन्हें ग्रद्ध समभा । यह इसी बात का परिणाम है कि यह हाथ की विद्या अब हमारे

नाईयों के पास ही रह गई. है। इस से अधिक और लजा की बात बया हो ? सजानो, अब ध्यान लगाकर वेद-सन्देश को सुनो। इन भिन्न २ विषयों के सम्बन्ध में, मैं आपके सामने कुछ मन्त्रों की व्याख्या संदोप से करता हूं। आप के प्रश्नों के उत्तर मैं अब तक जो कुछ बताता रहा हूं, वह इनके आधार पर ही कहता रहा हूं।

\* (१) त्वाद्त्तेभी रुद्र शन्तमेभिः शतं हिमा अशीय भेषजेभिः । व्यश्मबद्देषो वितरं व्यहो व्यमीवा-श्रातयस्वा विष्वीः ॥ १३७॥ अ. अ. अ. २ । ३३ । २॥

(स्द्र) हे दुष्ट कुकर्मियों को रुलाने वाले ! (त्याद-त्रेभिः) तुम से दी हुई (शन्तमेभिः) अत्यन्त हितकारी (भेपजेभिः) ओधियों की सहायता से (शतं) सौ (हिमा) वर्षों को (अशीय) में भोग सकं ! (अस्मत्) हमारे मध्य से (द्वेपः) अहितकारक (अंहः) हिंसात्मक (विष्चीः) सारे शरीर में भिन्न २ नामों से व्यापक (अमीवाः) व्याधियों को (वितरम्) दूर (वि-चातयस्व) भगा दो।

श्रोपिश्यों की सहायता से मजुष्य दीर्घायु हो सकता है, यह भाव इस मंत्र से स्पष्ट विदित होता है। इनका प्रदान करने वाला तथा मृल-झान देने वाला प्रभु है। रोगों की कोई सीमा तथा संख्या नहीं है पर, वह जिस पर छपालु होते हैं, उसको पाप हू भी नहीं सकता।

<sup>\*</sup> गृत्समद ऋषिः, रुद्रो देवता, पंक्तिः छन्दः

\*(२) श्रेष्ठो जातस्य रुद्र श्रियासि तवस्तमस्त चसां वज्रवाहो। पर्षिणः पारमहंसः स्वस्ति विश्वा अभीती
 रपसो युयोधि॥ १३८॥ —३॥

हे रुद्र (बज्र-बाहो) हे गरजती हुई बिजली को हाथ में पकड़ कर दुर्भित्त-रात्तस का नाश करने वाले, (जातस्य) जो कुछ दिखाई देता है, उस सब से तुम (श्रेष्ठः) श्रेष्ठ (ग्रासि) हो, (तबसम्) जो शक्ति शाली पदार्थ हैं उनमें सब से बढ़कर (तबस्तमः) बलवान हो।(नः) हमें (ग्रंहसः) मारने वाले पाप-रोग से (पारं पर्षि) पार करो, ताकि (स्वस्ति) हम कल्याण-युक्त जीवन व्यतीत कर सकें। (रपसः) पाप के (विश्वाः) सर्व प्रकार के (ग्राभि-इतीः) ग्राक्रमणों को (युयोधि) ग्रत्यन्त ग्रालग करो-हम उनका सामना कर उन्हें दूर भगा सकें।

पूर्व दर्शाये हुए नियमों का पालन न करना पाप है। इसका परिणाम रोग भी पाप हैं। परमात्मा के स्थान पर अन्य किसी की पूजा करना भी पाप है। उसका परिणाम भी मानसिक रोग है, वह भी पाप है। इनसे वही भगवान छुड़ा सकता है। वही सब व्याधियों से मुक्त कराने वाला वैद्यराज है। उसकी भिक्त करते रहने से ही सब रोगों को भस्म कर डालने वाली अद्धा- अपित प्रदीप्त होती है।

† (३) मा त्वा रुद्र चुक्रधामा नमोभिर्मा दुष्दुती

<sup>\*</sup> विराट् त्रिप्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> त्रिप्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

वृषम मा सहती। उन्नो त्रीरां अर्पय भेषजेभिभिषक्तमं त्वा भिषजां शृणोमि॥ १३९॥

(स्द्र) (त्वा) तुमे (नमोभिः) नमस्कारों से (मा) मत (चुकथाम) कोधित करें, ध्रौर न ही (दः-स्तुतीः) बुरी स्तुति से या (स-इतीं) मिले हुए बुलाने से। (नः) हमारे (बीरान) बीरों को (भेषजेभिः) ग्रोपियों से (उत ग्रपर्यः) उन्नत करों, (श्र्णोमिः) मैंने सत्संगियों से सुना है कि (त्वाः) ग्राप (भिषजाम्) सब वैद्यों से (भिष्कमम्) बद्दकर वैद्यराज हैं।

वेद का उपदेश अञ्जी तरह समभ लो। प्रभु उन लोगों पर, भी कोध करता है जो केवल नमस्कार कर होड़ते हैं, पर भ्रौर कोई पुरुषार्थ नहीं करते। दीनता भ्रौर कायरता ईश्वर के समीप अति घृणित अवगुण हैं। उलटी रीति से भी पूजा करना बुरा है। प्रभु जन्म मरण के बन्धन से सदा मुक्त रहते हैं। उनकी कोई मुर्त्ति नहीं। पर, मनुष्य अपनी अविद्या के कारण अपने समान ही प्रभु के स्वरूप की भी कल्पना कर लेता है। यह ठीक नहीं, और न ही प्रभु के साथ किसी अन्य व्यक्ति की उसी तरह इकट्टी पूजा करनी ठीक है। वह व्यक्ति कितना ही पीर, फ़कीर ग्रौर सिद्ध महात्मा क्यों न हो, उसका प्रभु के साथ मिला देना नास्तिकता है। यह सब पाप है और इनका परिगाम बुरा है। इन से छुड़ाकर, अपने भक्ति-रस को पिलाकर शरीर तथा मन द्वारा स्वस्थ करना उसी प्रभु के सामर्थ्य में है। श्रतः वेद उसे सब वैद्यों में श्रेष्ट कह कर इस भाष को प्रकट करता है। इसी दिव्य शक्ति का अंश वैद्य में पाया जाना चाहिए।

उसका जीवन प्रभावशाली होगा, तो उसकी शक्ति दुगुनी हो जावेगी।

\* (४) शतं वो अम्ब धामानि सहस्रमुत वो रुहः । अधा शतकृत्वो यूर्याममं मे अगदं कृत ॥ १४० ॥

ऋग् १०। ६७। २॥

वैद्य भ्रोषधि-प्रयोग से पूर्व ध्यान करता है, (अम्ब) हे माताश्रो, (वः) तुम्हारे (शतम्) सैकड़ों (धामानि) हैं, (उत) (सहस्रम्) हज़ारों (वः) तुम्हारे (रुहः) उत्पत्ति-प्रकार हैं। (अध) अब (शत-क्रत्यः) भ्रनेक बलवालियो, (मे) मेरे (इमम्) इस पुरुष को (अगद्म् ) नीरोग ( इत ) करना।

† (५) यत्रौपधीः समग्मत राजानः समिताविव । वित्रः स उच्यते भिषत्रक्षोहामीवचातनः ॥ १४१ ॥ —६॥

वैद्य किसे कहते हैं ? (सः) वह (विप्रः) ब्राह्मण् वृत्ति, परोपकारी सज्जन (भिष्ण्) वैद्य (उच्यते) कहा जाता है, जो (रक्षः-हा) राक्तसों=रोग के बीजों को मारने वाला (अमीव-चातनः) तथा व्याधियों को दूर भगाने वाला हो और (यत्र) जिस (के मस्तक) में (ओषधीः) ओपधियां (समग्मत) अच्छे प्रकार मिलकर रहती हैं, (इव) जैसे (समितौ) सभा में (राजानः) राजा तथा उसके साथी (मिलकर वैठते हैं)।

<sup>\*</sup> ऋषि भिषगाधर्वणः, ओपधीस्तुतिः देवता, अनुष्टुष् छम्दः।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

द्रवार में सब का स्थान निश्चित होता है। इसी प्रकार योग्य वैद्य के मन में भिन्न २ ग्रवसरों के लिए भिन्न २ वस्तुग्रों के प्रयोग का चित्र बना रहता है। उसका ज्ञान ग्रनुभव से बढ़ा हुन्ना है। यही कारण है कि वह रोग के मृल तक काट करता हुन्ना जा पहुंचता है।

\* (६) अश्वावतीं सोमावतीमृज्यन्तीम्रदोजसम् । आवित्सि सर्वा ओषधीरस्मा अरिष्टतातये ॥ १४२॥ -७॥

(श्रश्वावतीम) वेग पैदा करने वाली, (सोमायतीम) स्फूर्त्ति तथा कर्मवीरता पैदा करने वाली, (ऊर्जयन्तीम) पाचन-शक्ति बढ़ाने वाली तथा (उत्-श्रोजसम्) उत्तम कान्ति पैदा करने वाली (सर्वाः) सब (श्रोपधीः) श्रोपधियों को (श्रास्म) इसके लिए (श्रारिष्ट-तातये) स्वास्थ्य लाने के लिए (श्रा-विक्सि) श्रच्छी तरह हुंढ २ कर लाता हुं।

श्रोषियों के श्रपने २ प्रभाव हैं। योग्य वैद्य रोगी की दशा के श्रमुकूल जांच करके श्रपनी यैली में से उचित वस्तु का प्रयोग करता है। वह पनसारी के विश्वास पर ही नहीं रहता, श्रपनी श्रोर से जा २ कर ठीक शास्त्रोक श्रोपिथों का संब्रह कर लाता है। जिसने हिमालय कभी देखा ही न हो, उसे वैद्यक करने का क्या श्रिकार है?

ं (७) उच्छुष्मा ओपधीनां गावो गोष्टादिवेरते । थनं सनिष्यन्तीनामात्मानं तव पूरुष ॥ १४३ ॥ न्या

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

<sup>🕆</sup> विराड् अनुप्टुप् छन्दः, श्रेष पूर्ववत्।

वैद्य रोगी का उत्साह बढ़ाने के लिए उसका ध्यान आक-षित करता है। (पृरुष) हे पुरुष, देख तो सही। (तव) तेरे (ग्रात्मानम्) ग्रात्मा शरीर को (धनम्) स्वास्थ्य-धन (सनिष्य-न्तीनाम्) प्राप्त कराती हुई (श्रोषधीनाम्) ग्रोपित्रयों के (शुष्माः) बलवर्धक प्रभाव ऐसे ही (उत्-ईरते) ऊपर उठ २ कर ग्रा रहे हैं, तुम्हें प्रभावित कर रहे हैं (इव) जैसे (गोष्ठात्) वाड़े से (गावः) गौएं वाहिर निकलती हैं।

प्रातःकाल बाहिर निकल कर उद्घलने कृदने तथा खुली वायु खाने के लिए श्रशान्त गोंशों को कभी देखा है ? इन श्रोष-धियों की सहम शक्तियां भी, मानो, इसी तरह बाहिर श्राने के लिए तड़प रही थीं ! श्रव उनके भाग्य का उदय हुआ है । वैद्य का हाथ लगने से बन्द द्वार खुल गया है और उनकी शक्तियों से रोगी पर वहीं प्रभाव पड़ रहा है, जो एक भूखे व्यक्ति पर गौंशों के धारोज्या दूध का होता है।

\* (८) अति विश्वाः परिष्ठाः स्तेन इव व्रजमक्रमुः ।
 ओषधीः प्राचुच्यवुर्यत् किंच तन्वो३रपः ॥१४४॥ -१०॥

(इय) जैसे (स्तेनः) चोर (अजम) पशुक्रों के वाड़े में घुस जाता है, वैसे ही (ख्रोपधीः) ख्रोपधियां (विश्वाः) सब (परिस्थाः) शरीर के परदों को (ख्रति) चीर कर (श्रक्रमुः) अन्दर प्रवेश करती हैं, ख्रोर (यत किंच) जो कुछ भी (तन्वः) शरीर का (रपः) रोग होता है, उसे (प्र-श्रचुच्यद्युः) नष्ट कर देती हैं।

<sup>ं \*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

रोग चाहे किसी भाग में भी हो, ग्रोषधियों का प्रभाव वहां तक जा पहुंचता है। गति के गुप्त रूप को प्रकट करने के लिए चोर से उपमा दी है।

\*(९) यदिमा वाजयश्वहमोषधीर्हस्त आद्घे । आत्मा यक्ष्मस्य नदयति पुरा जीवगृभो यथा ॥१४५॥

11-53-11

वैद्य का श्रात्म-विश्वास कैसा हो, यह इस मन्त्र से प्रकट होता है। (यत) जब (श्रहम) में (इमाः) इन (श्रोपधीः) श्रोपधियों को (वाजयन) विशेष प्रकार से बलवान बनाता हुआ (हस्ते) हाथ में (श्रादधे) लेता हूं, तो (यद्मस्य) रोग को इतना भय लगता है कि (यथा) मानो, उस (जीव-गृभः) शिकार खेलने के लिए श्राये हुए का (श्रात्मा) श्रपना श्राप ही (पुरा) पहिले (नश्यित) नष्ट होजाता है।

उत्तम वैद्य के प्रयोगों में इतना बल होता है कि रोगी रोग को अपने शरीर से निकाल कर बाहिर फैंक देता है। उस पापी को लेने के देने पड़ जाते हैं। अपना पीद्धा छुड़ानें की करता है और दुम दबा कर भागता है। पुनः बैद्य कहता है:—

ं (१०) यस्योषधीः प्रसर्पथाङ्गमङ्गं परुष्परुः । ततो यक्ष्मं वि वाधध्व उग्रो मध्यमशीरिव ॥१४६॥ -१२॥ (श्रोषधीः) हे श्रोषधियो, (यस्य) जिस मनुष्य के (श्रंगम्-

<sup>\*</sup> अनुष्टुप् छन्दः, श्रेष पूर्ववेत्।

<sup>†</sup> निचृदनुष्टुष् छम्दः, अन्यत् पूर्ववत ।

श्रंगम्) श्रंग २ श्रौर (परु:-परु:) जोड़ २ में तुम (प्र-सर्पथ) धुसती चली जाती हो, (ततः) उस के श्रन्दर से पेसे ही (यदमम्) त्रय-रोग को तुम (वि-बाधंधे) नष्ट कर देती हो, (रव) जैसे (उन्नः) शक्ति-शाली (मध्यम-शीः) वीर योधा युद्ध के बीच में धुस कर श्रपने बल से शत्रु-सेना को तितर वितर करके, मानो, निश्चिन्त होकर विश्राम करने जग जाता है। कोई उसका सामना करने वाला नहीं रहता।

धारम्भ में जब ब्रोपिध ब्रन्दर जाती है, तो उसकी ब्रावस्था वीर ब्राभिमन्यु के सदश होती है। वह रोग रूपी शत्रुक्षों से चारों ब्रोर से घिरी हुई होती है। पर, थोड़े ही समय के पीछे उसका प्रकाश वैसे ही चमकने लगता है, जैसे सूर्य की किरणों का उस समय होता है, जब वे ब्रापने ब्रागे से मेघ-सेना को हटा लेती हैं। ब्रानेक प्रकार की ब्रोपिधयों का प्रयोग करता हुआ वैद्य ब्राव उन के परस्पर मिल कर कार्य करने की भावना करता है। समरण रक्खो, इसका ताल्प्य यह है कि उसे पूर्ण क्रान से युक्त होकर भिन्न २ ब्रोपिधयों का योग मिलाना चाहिए।

\* (११) अन्या वो अन्यामवत्वन्यान्यस्या उपावत । ताः सर्वाः संविदाना इदं मे प्रावता वचः ॥१४७॥ -१४॥

हे क्रोपिधयो, (बः) तुम में से (अन्या) एक (अन्याम्) दूसरे की (अवतु) रत्ता करे (अन्या-अन्यस्याः) एक दूसरे के (उप-अवत) समीप होकर रत्ता करो। (ताः) वह तुम

<sup>\*</sup> विराडनुप्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

(सर्वाः) सव (सं-विदानाः) मिल कर काम करती हुईं (मे) मेरे (इदम्) इस (वचः)वचन की (प्र-श्रवत ) लाज रक्खो ! में संसार में लाफें मारने वाला कु-वैद्य न समका जाऊं !

\*(१२) या फलिनीयी अफला अपुष्पा याथ पुष्पिणी: ।
 बृहस्पतिप्रमृतास्ता नो मुचन्त्वंहसः ॥१४८॥ —१६॥

(याः) जो (फिलिनीः) फलवाली होती हैं, (याः) जो (अफलाः) विना फल के रहती हैं, (अपुष्पाः) पुष्प-रहित, (याः च) श्रौर जिन पर (पुष्पिणीः) फूल पड़ते हैं, (ताः) वह सब प्रकार की श्रोपधियां जिन को (वृहस्पित-प्रस्ताः) वेद-विद्या के प्रदान करने वाले प्रभु ने ज्ञान द्वारा हमें लाभ पहुँचाने के लिए प्रेरित किया है (नः) हमें (अंहसः) मरने योग्य रोग से (मुंचनतु) मुक्त करावें।

यह प्रभु की ही हापा है कि मनुष्य के लिए पत्ते पत्ते श्रौर फूल २ में जीवन-रस भर दिया है। यह उस की दूसरी हपा है कि हम इन से ठीक ठीक लाभ उठा सकते हैं। श्रमी श्रसंख्य श्रोषधियां वनों में तुम्हारे हाथों के स्पर्श की इच्छा कर रही हैं। श्रपने ज्ञान को लगातार बढ़ाते चले जाश्रो। इस की कहीं भी समाप्ति नहीं है। देखों वेद के मधुर शब्दों में कितना उत्साह बढ़ाकर तुम्हें बुला रही हैं:—

ं ( १३ ) अवपतन्तीरवदन् दिव ओषधयस्परि । यं जीवमश्रवामहे न स रिष्याति पूरुषः ॥१४९॥ - --१७॥

<sup>\*</sup> ऋषि आदि प्रवंबत्।

<sup>ां</sup> अनुप्रुष् छन्दः, रोष पूर्ववत् ।

(दिवः) ग्रु-लोक से (परि) परे से (अपतन्तीः) नीचे अपती हुई (ओषधयः) भ्रोपियमं (अवदन्) कहती हैं (यं) जिस (जीवम्) जीते हुए को (अश्रवामहै) हम एकड़ लेवें (सः) वह (पृरुषः) पुरुष (न) नहीं (रिष्याति) कष्ट उठा सकता।

जो पदार्थ ग्रविद्या के कारण दिखाई नहीं देते, वे वस्तुतः द्यु-लोक से भी परे हैं। सूर्य ग्रोर चन्द्र का हमें पूरा बोध न हो, पर उन की सत्ता तथा प्रकाश का तो हम नित्य ग्रम्भय करते ही रहते हैं। दूसरी ग्रोर दूभ घास हमारे पांच में खड़ी है। पर, हमें इस के विषय में कोई विशेष ज्ञान नहीं है कि किस रोग में इस का क्या लाभ है। क्या यह हमारे लिए सूर्य ग्रोर चांद से भी परे नहीं? पर, जब ज्ञान का प्रकाश होता है, तो हमारी ग्रांखें खुलती हैं। ग्रय चारों ग्रोर यही शब्द है, जो घास का एक २ तिनका ग्रालाप रहा है। जो मनुष्य जीते जी इन का ठीक २ प्रयोग कर सकता है, वह सुख पाता है। जब प्राण पखेल उड़ जाते हैं, कोई ग्रोषधि लाभ नहीं कर सकती। इस लिए सज्जनों, जीवन की यहु-मृंत्यता में विश्वास करों ग्रोर उन साधनों का ज्ञान प्राप्त करते रहां, जिन के द्वारा इस को नुम पूर्ण सुखी बना सकते हो।

(१४) \* या ओषधीः सोमराज्ञीर्वह्वीः शतविचक्षणाः। तासां त्वमस्युत्तमारं कामाय शंहदे ॥१५०॥ ---१५॥

(याः) जो (श्रोपधीः) श्रोपधियां (सोम्राह्मीः) सोम

<sup>\*</sup> विराडनुप्दुष् छन्दः, शेष पूर्ववत्।

राजा की प्रजा हैं, (बह्वी:) अनेक प्रकार की (शत-विचक्ताणाः) सैंकड़ों रूपों वाली हैं (तासाम्) उन सब में (त्वम्) छ, जिसे में अब प्रयोग करता हूँ, (उत्तमा) उत्तम (असि) है, (अरम्) पर्याप्त है, (कामाय) मेरी इच्छा को पूर्ण करने के लिये और मेरे रोगी के (हदे) हृदय के लिये (शम्) कल्याण करने वाली है।

श्रोपियों का कोई श्रन्त नहीं, पर, वैद्य की बुद्धि की यह परी तां है कि विशेष दशा में सब से उत्तम श्रोपियों का प्रयोग करता है या नहीं। उसे श्रपने चुनाव पर पूरा विश्वास होना चाहिये श्रोर डांवा डोल भाव से कभी भी चिकित्सा में नहीं लगना चाहिये।

(१५) या ओषधीः सोमराइीविष्ठिताः पृथिवी मनु । बृहस्पतिप्रस्ता अस्यै सं दत्त वीर्यम् ॥ ॥ १५१॥

(याः) जिन (भ्रोषधीः) भ्रोपधियों का (सोम-राक्षीः) सोम राजा है, जो (पृथिवीम-श्रनु) पृथिवीपर (वि-स्थिताः) फैली हुई हैं, जिन्हें (बृहस्पति-प्रस्ताः) बृहस्पति ने पैदा किया है, वे सब (श्रस्ये) इस् भ्रोपधी को भ्रपना (वीर्यम्) बल (सं-दत्ता) देदो।

(१६) <sup>†</sup> मा वो रिषत् खानिता यस्मै चाहं खनामि वः। द्विपचतुष्पदस्माकं सर्वमस्त्वनातुरम् ॥ १५२॥ —२०॥

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

हे श्रोषधियो, (वः) तुम्हारा (खनिता) खोदने वाला (मारिषत्)मत कष्ट पावे (च) श्रौर (यस्मै) जिस के लिए (वः) तुम्हें मैं (खनामि खोदता हूँ (वह सुखी रहे) (श्रस्माकम्) हमारे (द्वि-एत्)दो पांच बाले मनुष्य तथा (चतुष्पद्) चोपाए, गौ श्रादि (सर्वम्) सच प्राणी-वर्ग (श्रनातुरम्)रोग-रहित (श्रस्तु) रहे।

\* (१७) ओषधयः सं वदन्ते सोमेन सह राज्ञा । यस्मै कृणोति त्राह्मणस्तं राजन् पारयामिस ॥ १५३ ॥

<del>!---</del>૨૨ ii

(श्रोषधयः) श्रोषधियां (सोमेन) सोम (राज्ञा) राजा के (सह) साथ (सं-वदन्ते) सम्मति करके यह निश्चय सुनाती हैं कि (ब्राह्मणः) त्यागी, विद्वान, तपस्वी, सरज, वित्र, वैद्योत्तम, (यस्मै) जिस के हित के लिये हमें (रुणोति) वर्तता है, (राजन) हे सोम राजन, (तम्) उस रोगी को (पारयामिस) सब रोगों से हम छुड़ा देती हैं।

प्यारों, कितने स्पष्ट शब्द हैं छौर कितना इनमें बल है। किविता का कितना उत्तम छादशे है। विषय की कितनी गंभीरता है। यह विचारों छौर वेद के उपदेश को प्रहण करने का यह करों। तुम्हारे घरों में कोई जीव जन्तु रोग से दुःखी न रहना चाहिए। वैद्यों को पूरी तरह छात्मविश्वासी होना चाहिए। उनका झान पूर्ण हो, उनका भाव शुद्ध हो ऐसा होने से साधारण वस्तुओं से भी विचित्र लाभ हो सकते हैं।

निचृदनुप्दुष् छन्दः शेष पूर्ववत् ।

\* (१८) अंगादंगाछोस्रो लोस्रो जातं पर्वणि पर्वणि । यक्ष्मं सर्वस्वादात्मनस्तमिदं विवृहामि ते ॥ १५४॥ ॥ ऋ० १०। १६३। ६॥

(श्रंगात्- श्रंगात) श्रंग २ से (लोम्नः-लोम्नः) रोम २ से (पर्विण-पर्विणि) जोड़ २में (जातम्) पैदाहुए २ (तं) उस (यद्दमम्) राज-रोग को (ते) तेरे (सर्वस्मात) सब (श्रात्मनः) शरीर में से (विवृहामि) बाहिर निकालता हूं।

यह वैद्य का कर्त्तव्य है कि चिकित्सा आरम्भ करने से पूर्व इस बात का पूर्णतया निश्चय कर ले कि रोग का मल कहां है ? आज कल प्रायः बाह्य चिह्नों का ही इलाज होता है । उस का परिशाम यह हो रहा है कि जातीय शरीर के मूल में रोग घुसता चला जाता है ।

स्य के अनेक चिद्व हैं और वह वेद के मन्त्रों में बड़े सरल प्रकार से वर्शन किय गये हैं। वैद्य जब देखे कि रोग बहुत बढ़ गया है, तब बड़ी सावधानी से रोग दूर करने का यस करे। पर, कभी भी उत्साह न तोड़े और न कभी रोगी के मन में निराशा के विषेले प्रभाव को शुसने दे। वह किस प्रकार उस का दिल बढ़ाता रहे, यह अब आप को सुनाता हूं।

† (१९) उत देवा अवहितं देवा उन्नयथा पुनः ।

विवृहा काश्यप ऋषिः, यक्ष्मघ्नं देवता, अनुष्दुप् छन्दः ।

<sup>ं</sup> शन्तातिः ऋषि, आयुष्यम् देवता, अनुष्टुप् इन्दः । आगे नये निर्देश पर्यन्त भी यही समझो ।

उतागश्रकुषं देवा देवा जीवयथा पुनः ॥ १५५ ॥ ॥ श्रथर्व० । ४ । १३ । १ ॥

(देवाः) हे परमेश्वर की सब और प्रकाश-स्वरूप विभृतियो, (अव-हितम्) गिरे हुए को (उत) भी (उत) ऊपर (पुनः) फिर (नयथ) ले आते हो, (उत) तथा (आगः) कुपथ्य, अपराध (चकु-षम्) करके (मृतप्राय दवे हुए प्राणी को भी) (पुनः) फिर (जीव-यथा) जीवन देते हो।

श्ररे भोले, द क्यों घवरा गया है। तुम्हारा तो श्रव भी बाल वींका नहीं हुआ। प्रभु ने तो वह शिक्तयां यहां पैदा कर रवर्खी हैं कि जिनका दिवाला भी निकल रहा हो, उन्हें भी हाथ देकर

बचाया जा सकता है। देखा,

(२०) द्वाविमा वाता वात आसिन्धोरा परावतः। दक्षं ते अन्य आवातु व्यश्न्यो वातु यद् रपः॥ १५६॥ ॥—२॥

(इमो) यह (हो) दोनों (यातो) प्राग् ध्रोर ध्रपान वायु (यातः) चलते हैं, एक (थ्रा-सिन्धोः) समुद्र से ध्रोर दूसरा (थ्रापरावतः) बड़े दूर प्रदेश से ध्राता है। (श्रन्थः) एक (ते) तुम्हारे जिए (दत्तम्) बल (थ्रा-वातु) लावे (श्रन्थः) दूसरा (यद्) जो (रपः) रोग-पाप हैं, उसे (वि-वातु) बाहिर निकाले।

सिन्धु समुद्र का नाम है। पर यहां तो फेफड़ों के घेरे को ही समुद्र कहा है। जैसे समुद्र गंभीर है, वैसे यह भी गंभीर है। इसका चित्र लेकर कभी देखना, ताकि तुम्हें इस उपमा के महत्त्व का निश्चय हो। बाहिर से जो वायु श्रन्दर जाता है, वह

दूर से श्राता रहता है। वायु-मएडल में सदा परिवर्तन होता रहता है। चक्र चलता रहता है। यह शुद्ध वायु तुम क्या श्रन्दर ले जाते हों, तुम तो साम्नात बल श्रीर जीवन ही श्रन्दर प्रविष्ट करते हो। श्रीर, जो गन्दी होकर वायु वाहर जाती है, वह सब मल श्रीर रांग साथ ले जाती है।

(२१) आ बात बाहि भेषजं वि वात वाहि यद् रपः। त्वं हि विश्वभेषज देवानां दूत ईयसे ॥१५७॥ ॥—३॥

(वात) हे वायो, (भेषजम्) इलाज, उचित दवाई को (म्रा-वाहि) भ्रपने साथ ले भ्रा, (यद् रपः) जो रोग है (विवाहि) उसे दूर ले जा, (हि) क्योंकि (त्वम) तृ (देवानाम) देवताभ्रों का (दूतः) दूत बनकर (विश्व भेषज) हे सब श्रोषियों के सार, (ईयसे) चल रहा है।

वायु में सारे श्रोपध-सार मौजूद हैं। शुद्ध वायु सौ द्वा-इयों की एक द्वाई है। इसका श्रच्छी तरह से सेवन करते रहो। ऐसा करने वाले के समीप रोग कम श्राता है।

(२२) त्रायन्तामिमं देवास्तायन्तां मरुतां गणाः । त्रायन्तां विश्वा भृतानि यथायमरपा असत् ॥ १५८ ॥

11-8 11

(इमस्) इसे (देवाः) देवता, (मस्तां गणाः) वायुगण, (विश्वा-भृतानि) सारे प्राणी (त्रायन्ताम्) बचार्वे, (यथा) ताकि (त्र्यम्) यह (भ्र-रपाः) रोग-रहित (ब्रसत्) हो जावे।

मेरे प्यारे, तू उरता क्यों है ?

(२३) आ त्वागमं श्चन्तातिभिरथो अरिष्टतातिभिः । दक्षं त उग्रमाभारिषं परा यक्ष्मं सुवामि ते ॥ १५९ ॥

||---|x||

(त्वा) तेरे पास (थ्रा-ध्रगमम्) में क्या गया हूं (शन्तातिभिः) कल्याग्-विस्तारी (क्यथ-उ) तथा (ग्रारिष्टतातिभिः) स्वास्थ्यप्रद् गुणों को साथ जाया हूं। (ते) तुक्ते (उग्रस्) बढ़े हुए (दत्तम्) वज्र को (ग्रा-श्रभारिषम्) जाकर देता हूं, (ते) तेरे (यद्मम्) रोग को (परा) दूर (सुवामि) भगाता हूं।

क्या तुम्हें मेरे ऊपर विश्वास नहीं है ?

(२४) अयं मे हस्तो भगवानयं मे भगवत्तरः । अयं मे विश्वभेषजोऽयं शिवाभिमर्शनः ॥१६०॥ ॥—६॥

(ग्रयं) यह (मे) मेरा (हस्तः) हाथ (भग-वान) पेरवर्य वाला है (ग्रयम्) ग्रौर यह दूसंरा (भगवत्तरः) ग्रौर भी ग्रधिक बलं से युक्त है। इस मेरे हाथ में (विश्वभेषजः) सब इलाज क्रिपे हुए हैं भ्रौर यह दूसरा (शिव-म्राभिमर्शनः) इने से ही कस्याण करदेता है।

\* (२५) हस्ताभ्यां दशशाखाभ्यां जिह्वा वाचः पुरोगवी । अनामियत्नुभ्यां हस्ताभ्यां तांभ्यां त्वाभिमृशामिस ॥ १६१ ॥

मेरे हाथों में (दश-शाखाभ्याम्) दस शाखा हैं, मेरी जिह्ना (वाचः) शब्द से (पुरोगवी) पहिले हिलने वाली है। (ग्रनामिय-

<sup>\*</sup>तीसरे पाद में अक्षर अधिक हैं।

लुभ्याम्) रोग दूर करने वाले (ताभ्याम्) उन (हस्ताभ्याम्) हाथों से (त्या) तुके (ग्रमि-मृशामिस) ङ्ता हुं।

. जब शब्द उच्चारण करना होता है, जिह्ना उचित स्थान के समीप पहिले ही जा पहुंचती है। वैद्य का यह अभिप्राय है कि मेरे पास कोरे शब्द ही नहीं, बरन पुरुषार्थ और किया भी साथ करता हूं। मेरे दोनों हाथ जिह्ना के साथ सहायक होकर तुम्हें उठा रहे हैं। उठो २ बहुत समय चला गया। रोग गया भ्रव नीरोग हो गये हो।

महातमा जय यह मंत्र पढ़ रहे थे, तो सारे सुनने वाले पेसे चुप थे, जैसे सो रहे हों। वहां और किसी प्रकार का शब्द नहीं था। ज्योंही उन्होंने अपने अन्तिम वाक्य की समाप्त किया, सब को कुठ विचित्र दशा का अनुभव हुआ। जिस तरह हम एक मिनट के लिए अपने कानों में अंगुलियां, डाल कर एकाएक उन्हें निकाल लें, तो एक विशेष जागृति सी प्रतीत होती हैं, वैसे ही महात्मा के उपदेश के सुनने वालों को भी जान पड़ा।

सत्य०—महाराज, पिक्रुले श्राधे घरटे में तो हम ऐसे रहे जैसे कि किसी जाट्गर के कमरे में बन्द हो रहे हों। हमें श्रपना आप भूल सा रहा था।

महा०—सज्जनो, इसी प्रकार के मंत्रों के क्राधार पर मानसिक चिकित्सा का विस्तार हो सकता है। यह मत समभो, कि यह कोई नयी विद्या है, जिसे पश्चिमी विद्वान जहाज़ों में भर कर यहां भेज रहे हैं। और, इसी प्रकार सुनो। \* (२६) इहैं घि पुरुष सर्वेण मनसा सह। द्तौ यमस्य मानुगा अघि जीवपुरा इहि ॥ १६२ ॥ ॥ श्रयर्थ । ५। ३०। ६॥

हे पुरुष ! (इह) यहां, इस जीवन में (सर्वेण) सम्पूर्ण (मनसा) मन के (सह) साथ (पिध) वर्तमान हो। (यमस्य) यम=मृत्यु के (दूतों) दिन रात रूपी दूतों के (अनु) पीत्रे (मा) मत (गाः) जा। उन्हें जाने दे, द यहां स्थिर रहो, (जीयपुराः) जीवित-नगरों में (अधि-इहि) स्थापित हो।

( २७ ) अनुहूतः पुनरेहि विद्वानुदयनं पथः । आरो-हणमाक्रमणं जीवतो जीवतोयनम् ॥ १६३ ॥ — ७ ॥

( अनुहूतः ) में तुम्हें बुलाता हूं (पुनः ) फिर ( आ इहि ) उठ कर आ। द् ( पथः ) जीवन मार्ग का ( उद्-अयनम् ) चढाई, ( आरोहण्म् ) ऊंचाई, ( आ-क्रमण्म् ) कृद तथा ( जीवतः-जीवतः ) प्रत्येक जीवित प्राणों के ( अयनम् ) गति-प्रकार को ( विद्वान् ) जानता है। द किस भ्रम में पड़ा है ? तुम्हें किसने परा रखा है ? द क्यों नहीं बोलता ? उठ।

(२८) मा विभेर्न मरिष्यसि जरदाष्टं कृणोमि त्वाम्। निरवोचमहं यक्ष्ममङ्गेभ्यो अंगज्वरं तव ॥१६४॥ ॥—॥

<sup>\*</sup> उनमोचन (आयुष्कामः) ऋषिः, आयुष्यदैवतम्, प्रथमोऽनुष्टुप् छन्दः। इसी प्रकार इस स्क के दूसरे उद्धत मंत्रों में भी छन्द का ही थोड़ा बहुत अन्तर होगा।

(मा) मत (बिमेः) डर, (न) नहीं (मरिष्यसि) मरेगा। (त्वाम्) तुमे में अपनी शक्ति से (जरत-अष्टिम्) बुढ़ापे तक स्वस्य रहने वाजा (कृणोमि) बनाता है। (तव) तेरे (अंगेभ्यः) अंगों से (अंग-ज्वरम्) अंगों के ज्वर तथा (यत्तमम्) सय को (नि:-अवोचम्) डांट कर वाहिर निकालता है।

(२९) अंगभेदो अंगज्वरो यश्च ते हृदयामयः। यक्ष्मः इयेन इव प्रापप्तद् वाचा साढः परस्तराम्।।१६५॥ ॥—॥ तुक्ते जो ( ग्रंग-भेदः ) ग्रंगों के हृटने, ( ग्रंग-ज्वरः ) ग्रंगों

की पीड़ा तथा (इदय-भ्रामयः) इदय के रोग का कष्ट है, वह (यहमः) सय-रूप (बाचा) मेरी वाणी से (साढः) दब कर (श्येनः) वाज पत्ती की तरह (परस्तराम) बहुत दूर (प्र-श्रप्तत) भाग गया है।

(३०) अयमग्रिरुपसद्य इह सूर्य उदेतु ते । उदेहि मृत्योर्गम्भीरात् कृष्णाचित् तमसस्परि ॥१६६॥ ॥—११॥

(ग्रयम्) यह (ग्राग्निः) ग्राग्नि-देवता (उप-सद्यः) सेवा करने योग्य है, (१६) यहां (ते) तुक्त पर (सूर्यः) सूर्य (उदेतु) प्रकाश करे। (गम्भीरात्) गहरे (हुन्णात्-चित्) ग्राति काले (तमसः) ग्रन्थकार-रूपी (मृत्योः) मृत्यु से (परि) इट कर (उत-पहि) उपर उठ कर ग्रा।

ब्रिग्नि ब्रौर सर्य की सेवा से संसार में क्या २ श्राश्चर्य हो रहा है, इस का विचार करो। यह वेद का महत्त्व है कि यह मौतिक चिकित्सा तथा प्राइतिक शक्तियों के द्वारा जितने लाम हो सकते हैं, उन की ख़ोर सारे ही संसार के साहित्य तथा विचार से पूर्व ही हमारी प्रवृत्ति कराता है।

सत्य - महाराज, इतिहास की पुस्तकों में लिखा है कि प्राचीन वेद के मानने वाले अग्नि आदि की एजा किया करते थे। क्या यह ठीक है?

महा०—जिस भाव से श्रभी मैंने कहा है, उसी से प्रेरित हो कर हमारे पूर्वज इन विश्वतियों से न केवल शारीरिक लाभ उठाते थे, वरन इनके चमत्कार में इनके स्वामी का चमत्कार भी देखते थे।

वस्तु॰—नहीं, महाराज, वह तो यह बंतलाना चाहते हैं कि प्राचीन लोग श्रिप्ति श्रादि से डर कर इनके श्रागे माथा निवाया करते थे।

महा०—यह उनकी धींगा धींगी है। इस में हमारा अपना ही अपराध है। आज हम उक्त प्रकार से कुछ सुधर जावें, तो आज ही संसार हमारा लोहा मानगे लगेगा। हम अपनी गिरावट से अपने चमकते हुए पूर्वजों को भी लिजित कर रहे हैं। दूसरे लोगों को देखते हुए हमें हमारे पूर्व पुरुषों के महत्त्व पर विश्वास जम नहीं सकता। आज सारा संसार अग्नि आदि को सेवा कर रहा है। पर इसे कोई पूजा नहीं कहता। कमी यह भौतिक चिकित्सा के नाम से प्रसिद्ध होती है, और कमी मनुष्य के पेश्वर्य का चिद्ध बतलाया जाता है। अस्तु, यत करो कि तुम्हारे पूर्वजों को भी लोग इसी तरह समर्में।

वस्तु०-भगवन, बहुत से भारतवासी विद्वान भी यही समभते हैं। महा०—ग्ररे, जानेदो। परतन्त्र जातियों को ज्रुट खाने में ही ग्रानन्द प्रतीत होता है। उन के लिये प्रतिबिंव ही ग्रसल की तरह समभा जाता है। भला हो स्वामी द्यानन्द का, कि जिस ने फिर हमें सीधे मार्ग पर डाल कर अपने इतिहास के चमकीले पृष्ठों के दर्शन कराये हैं। सुनो, किस प्रकार ग्रपने मनोबल को साथ जोड़ कर वैद्य रोगी को पुनर्जीबित कर देता है।

(३१) प्राणेनांग्रे चक्षुषा सं सृजेमं समीरय तन्वा३ सं बलेन । बेत्थामृतस्य मा नु गान्मा नु भूमिगृहो भ्रुवत् ॥ ॥ १६७॥ —१४॥

श्रग्ने! प्राण् से, (चनुषा) देखने की शक्ति से (इमम्) इसे (सं-खज) युक्त कर दे। (तन्या) शरीर के साथ (वलेन) बल के साथ (सम्-ईरय) युक्त करके इसे उटा दे। (श्रम्ट-तस्य) श्रम्हत को (वेल्थ) त समक्त। (जु) निश्चय कर (मा) मत (गात्) यह जावे=मरे (जु) श्रौर न ही (भ्रमि-गृहः) भृमि रूपी घर वाला (भुवत्) बने।

यह मनुष्य की बुद्धि का ही विकास है, जो इतने विशाल श्रौर भांति २ के भवन दिखाई देते हैं। दूसरे सब प्राणी पृथिवी में ही बिल श्रादि बना कर निवास करते हैं। श्रकाल-मृत्यु पाप का परिणाम है। उस के पश्चात नाना योनियों में पूम २ कर कष्ट ही पाना है। श्रतः वेद-माता उपदेश करती है कि मनुष्य दीर्घ काल तक श्रपने जीवन को स्थिर रख कर मुक्त होने का ही यस करें। मनुन्य-जन्म तभी सफल समभो, जब हम इस को छोड़ते समय इसके ऊपर सद्गति को लाभ करेंगे, नीचे गढ़े में नहीं गिरेंगे।

\* (३२) मां ते प्राण उप दसन्मो अपानोपिधायि ते । स्र्येस्त्वाधिपतिर्मृत्योरुद्रायच्छतु रिमिभः ॥ १६८॥

(ते) तेरा (प्राणः) (मा) मत (दसत्) जीण हो (माउ) और न (ते) तेरा (श्रपानः) श्रपान (श्रपि-धायी) बन्द हो। (त्वा) तुके (सूर्यः) (श्रिधिपतिः) राजा (मृत्योः) मृत्यु से (रिश्मिभिः) किरणों के द्वारा (उद्श्रायच्कृतु) ऊपर् उठाए।

प्यारो, सूर्य की किरणों से वढ़ कर त्तय-रोग से मरते हुए रोगी के लिए दूसरा और कोई पदार्थ जीवन का दाता नहीं है। आज सूर्य-स्नान की मिहमा सारे अजुभवी, विज्ञान-वेत्ता गा रहे हैं। सृत्यु एक गहरा गढ़ा है। सूर्य भगवान अपनी किरणों की रिस्सियों से प्राणियों को उस से वाहिर खींच रहा है। कितना सुन्दर रूपक बांधा है।

† (३३) इयमन्तर्वदति जिह्वा बद्धा पनिष्पदा।
त्वया यक्ष्मं निरवोचं शतं रोपीश्र तक्मनः ॥ १६९ ॥
— १६॥

<sup>\*</sup> उन्मोचन ऋषि, प्राणद्वेवतम् , अनुष्टुष् छन्दः ।

<sup>ां</sup> उन्मोचन ऋषिः प्राणदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः।

(इयम्) यह (जिह्ना) (पनिष्पदा) सदा हिलने वाली (धन्तः) धन्दर (बद्धा) बांधी हुई (बद्दित) बोलती है। (त्वया) तेरे द्वारा (यद्मम्) सय-रोग तथा (तक्मनः) ज्वर की (शतम्) सेंकड़ों (रोपीः) पीड़ाओं को (निः-अबो-चम्) मैंने वाहिर निकाल दिया है।

# (३४) अयं लोकः प्रियतमो देवानामपराजितः।
यस्मै त्विमह मृत्यवे दिष्टः पुरुष जित्रषे । स च त्वानु
ह्वयामिस मा पुरा जरसो मृथाः॥ १७०॥ —१७॥

(अयम्) यह (लोकः) लोक (देवानाम्) देवताश्रों का (प्रियतमः) आत्यन्त प्यारा (अपराजितः) सदा हार से रहित है। (यस्मै) जिस (मृत्यवे) मौत के लिये (इह) यहां पर (दिष्टः) संकल्प हुआ २ (पुरुष) (त्वम्) त अपने आप को (जिक्किषे) सममता है, (सः) वह (च) और हम (त्वा) तुम्हें (अनु-इ्रयामिस) बुलाते हैं, (जरसः) बृदेपन से (पुरा) पूर्व (मा) मत (मृथाः) मरना।

इस मंत्र के साथ यह मानसिक शक्ति का भएडार-रूप सूक्त समाप्त होता है। देवता कौन हैं? सृष्टि में प्रमु की विभृतियां और समाज में विद्वान। दोनों को यह मनुष्य-जन्म अति प्रिय है। मनुष्य ही मौतिक ज्योतियों की ज्योति से आगे ज्योति जगा सकता है। यह उसी को सौमाग्य प्राप्त है कि सृष्टि में जैसे देवता यह करते हैं, वैसे वह भी करने लग जाता है।

<sup>\*</sup> उन्मोचन ऋषि, प्राणदैवतम् , जगतीछन्दः।

इसी कर्म-भूमि में प्रवेश करके जीव देव-कोटि को लाभ करते हैं। इस में कर्म प्रधान है और कर्म-वीर को कभी हार का मुँह नहीं देखना पड़ता। उस के लिये सदा जीत ही जीत है।

रोगी सममे बैठा था कि मेरा मृत्यु के नाम संकल्प पढ़ा जा जुका है। पर योग्य वैद्य उसे पांव पर खड़ा कर दिखाता है। सात्तात मृत्यु, मानो, उसे श्राकर कहती है कि 'मेरे यहां भगड़ार भरा है। तेरी कोई श्रावश्यकता नहीं। तु उठ, बल पदाकर श्रोर श्रव वृद्ध होकर, श्रपने जन्म को पूरा करके ही मुमे बुलाना।

सज्जनों, मानसिक बल के एक विभाग का श्रव तक वर्णन श्रापने सुना है। वैद्य में जितना यह श्रिधिक होगा, उतना ही उसके रोगी श्रासानी से नीरोग होंगे पर, वैद्य की अपेता रोगी में इसका होना और भी श्रावश्यक है। वैद्य का प्रभाव भी तब ही सफल होगा, यदि रोगी स्वयं भी उठने की इच्छा करने वाला होगा। संसार में मनस्वी लोग प्रथम तो रोग श्रस्त ही कम होते हैं और जब कभी धनबधानता से हो भी जाते हैं, तो शीघ्र स्वस्थ हो जाते हैं। कम से कम, वह कभी घबराते नहीं। जब पृद्धों, श्राशा से भरा हुआ उत्तर ही उनके होठों पर होगा। इस विषय में श्रापको वेद के मन्त्रों से ही श्रपना भाव बतलाता हैं।

\* (३५) वि देवा जरसाष्ट्रतन् वित्वमधे अरात्या।

व्यश्हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ॥ १७१॥

व्यथर्व।३।३१।१।

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, अनुप्दुष् छन्दः।

(देवाः) देवता (जरसा) बुढ़ापे से (वि-श्रवृतन्) पृथक् रहते हैं (श्रग्ने) हे श्रग्ने, (त्वम्) त (श्र-रात्या) संकोच से पृथक् रहता है, इसी तरह में भी दढ़ संकल्प करता हूँ कि (श्रहम्) में सदा (सर्वेग्) सब प्रकार के (पाप्मना) पाप से (यदमेग्) तथा रोग से (वि) श्रतग रहुँगा, (श्रायुषा) जम्बी श्रायु से (सम्) युक्त रहुँगा।

देवता कभी बृढे नहीं होते। जब देखो उसी तरह अपने कार्य करते हुए दिखाई देते हैं। मनुष्यों में भी जो देवता हैं, वे भी बृद्दे नहीं होते। गोतम, कगाद और व्यास ऐसे देवता थे। आज से हज़ारों वर्ष पूर्व जैसा उनका यौवन था, वैसा ही आज भी है। राम श्रौर कृष्ण देवता थे, अभी तक वे बूदे नहीं हुए। जब तक सूर्य और चन्द्र का प्रकाश बना रहेगा, वे बृदे नहीं होंगे । श्रिया में संकोच नहीं होता। कपड़े को लगाओ, लकड़ी को लगाओ, राज-भवन हो या भोंपड़ा हो, वह सब को एक जैसे भस्म कर देती है। ऊंच श्रौर नीच की इस के दरबार में भेद भावना नहीं पायी जाती । श्रक्ति से कौन नित्य शिज्ञा ग्रहण करते हैं ? जिन के यहां प्रति दिन अग्निहोत्र होता है। वे वही जन होंगे, जो उत्तम २ वृत श्रादि पदार्थों को जलाने से संकोच न करेंगे, जो लम्बे चौडे हिसाव नहीं करेंगे। जिनसे जितना वन पड़ता है, सचे भाव से युक्त होकर करने का ही यल करेंगे।

 देवताश्रों का सदा युवा रहना श्रौर श्रिश्च का संकोच से श्रालग रहना स्वभाव-सिद्ध है। इन में परिवर्त्तन नहीं होसकता। इसी तरह प्रत्येक नर नारी सदा यह भावना किया करें कि हम स्वभाव से ही पाप तथा रोग से मुक्त तथा दीर्घ भ्रायु भ्रादि स्वास्थ्य के चिह्नों से युक्त हैं। नित्य ऐसा करते रहने से जब कभी कोई पाप-विचार भ्राक्रमण करना चाहेगा, मन उसे तुरन्त रोक देने की श्रोर लग जावेगा। यदि कभी लताड़ हो भी गयी, तो खड़ा होने में कोई चिर नहीं लगेगा। पुनः उत्साहित होकर, मन उसी तरह सहायक बना रहेगा। इस ज्योति के ऐसे ही जगते रहने से सब प्रकार का भ्रम्थेरा दूर ही रहेगा। इस भावना को दढ़ करने के लिए इस के भ्रागे चेद कई उदाहरण देकर समस्ताता है। उन्हें श्रव संस्तेप से तुम्हारे सामने रखता हूं।

\* (२६) व्यात्यी पवमानो वि शकः पापकृत्यया। व्यश्हं सर्वेग पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुपा ॥१७२॥ ॥—२॥

(पवमानः) पवित्र करने वाला (ग्रात्यां) पीड़ा से श्रौर (श्रकः) शक्ति वाला (पापकृत्यया) पापाचरण से (वि) पृथक् २ रहता है। ऐसे ही मैं भी—इत्यादि पूर्ववत्।

पीड़ा किसी पदार्थ के शरीर के किसी भाग में रके रहने से होती है। श्रव्ही तरह से न पचे हुए पदार्थ यदि अन्दर ही रहें, तो वियातमक द्रव्य पदा होता है। उस से भिन्न २ प्रकार के उपद्रय होकर, भान्ति २ की वेदनाओं से प्राणी कष्ट पाता है। पर पवमान, अर्थात् प्रत्येक पदार्थ को श्रव्हे प्रकार शुद्ध करके प्रयोग करने वाले के शरीर में इस प्रकार का दोष नहीं होता।

ब्रह्म ऋषिः, पाप्पाहदैवतम्, अनुप्दुप् छन्दः ।

पाप कौन करता है ? जिसमें इतना बलनहीं होता कि विषय वासना या चित्त की चंचलता को रोक सके । काम, क्रोध भ्रादि के वेगों का शिकार प्रायः दुर्बल जितना होते हैं, उतना वीर-पुरुष नहीं होते । वे सदा पाप से उठे रहते हैं। तभी तो शक भ्रथीत शक्ति वाला कोई व्यक्ति कहला सकता है। जैसे यह दोनों बातें ठीक है, पेसे ही मेरे अन्दर भी पूर्व वर्णन किया हुआ स्वभाव बना रहे।

\* (३७) वि ग्राम्याः पश्चव आरण्यैर्व्यापस्तृष्णयासरन् । व्य१ हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ।।१७३॥

॥—३॥

(ब्राम्याः) पालत् (पशवः) पशु (ब्रारगयैः) जंगली पशुद्रों से (ब्रलग रहते हैं) तथा (ब्रापः) जल (तृष्णया) प्यास से सदा (यि-ब्रसरन्) ब्रलग बहते हैं। पेसे ही मैं भी-इत्यादि पूर्ववत्।

पालत और शिकारी पशु स्वभाव से श्रलग रहते हैं। जहां जल सामने वह रहा हो, वहां कोई प्यास से दुःखी नहीं होसकता। जैसे यह स्वभाव सिख है, वैसे ही मैं भी सदा रोग-मुक रहूं।

† (३८) वीरेमे द्यावाष्ट्रियवी इतो विपन्थानो दिशं दिशम्। व्य१ हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा॥१७४॥

11—811

(इमे) यह (द्यावापृथिवी) द्यु-लोक और पृथिवी (वि-इतः)

ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, अनुष्दुष् छन्दः ।

<sup>†</sup> ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवसम्, भूरिच् अनुप्दुप्ः छन्दः ।

सदा अलग रहते हैं, (दिशं-दिशम्) भिन्न २ दिशाओं में जाने वाले (पंथानः) मार्ग सदा अलग २ रहते हैं। पेसे ही मेरे से रोग सदा अलग रहे।

पूर्व और पश्चिम को जाने वाले मार्गों का परस्पर क्या मेल ? पेसे ही में अविनाशी, नित्य ग्रुद्ध, मेरे पास रोग ने आ कर क्या लेना है ?

\* (३९) त्वष्टा दुहित्रे वहतुं युनक्तीतीदं विश्वं भुवनं वि याति। व्य१हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ॥१७५॥

(त्वष्टा) सब का बनाने वाला, सुर्य (दुहिन्ने) अपनी लड़की, उपा के लिए (वहतुम्) रथ को (युनिक्त) जोड़ता है, (इति) इसे देखकर (विश्वम्। सारा (अवनम्) संसार (वि-याति) अपने २ मार्ग पर चल पड़ता है। ऐसे ही जब यह निश्चय है कि मैंने रोगी नहीं होना, तो अब रोग को अपने अलग मार्ग पर चला जाना चाहिये।

ज्यों ही प्रातः काल की पोह, फटती है, ब्रौर पूर्व की लाली ऊपर उठती २ सुनहरी रंग में बदलती हुई गुम होजाती है, सोया हुआ संसार अपने २ कामों में लग जाता है। जैसे यह स्वाभा-विक है, ऐसे ही मेरा सदा स्वस्थ रहना भी स्वाभाविक होना चाहिए। इस प्रकार यह सक आगे भी चला चलता है। पर अबं इस समय और नहीं सुनाऊंगा। बहुत बातें आप सज्जनों ने सुन ली हैं। बहुत चिर होगया है। इनका खूब मनन करो।

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः पाप्महदैवतम्, विराट् प्रस्तार-छन्दः ।

सत्य०—क्या महाराज ! यह विषय पृरा होगया हैं ?

महा०—नहीं ! पर हमें समय के अनुसार ही तो काम करना चाहिए । शेष कल पूरा कर दिया जावेगा । आज मैंने आप के सामने संदोप से चिकित्सा के सम्बन्ध में भिन्न र वार्त बतलाते हुए वैद्यकी शक्ति, ओषधियोंकी शक्ति तथा मानसिक चिकित्सा के विषय में मुख्य-रूप से वेद का सन्देश सुनाया हैं । कल भी इसी विषय का दूसरा भाग आप के सामने आवेगा । अब जाइए, नमस्ते ।

इति द्वितीये शरीर-सन्देशे चतुर्थ उच्छ्यासः॥

श्रादितः सप्तम उच्छ्वासः ।



## पंचम उच्छ्वास।

## वैदिक चिकित्सा।

( उत्तरखण्ड )

मा०—महाराज, मुक्ते बड़ा शोक है कि कुछ कप्ट के कारण मैं कल ग्रमृत-पान नहीं कर सका । सुना है कल तो श्रापने वैद्यक विद्याका स्रोत वेद-भगवान से बहाकर दिखा दिया।

वस्तु०—विल्कुल ठीक । पर तुम्हें कैसे पता लगा ?

मा०—चैद्य जी जो आये थे। यहां से उठकर जब वह गये, तो उनकी श्रवस्था देखने वाली थी। मेरे पृद्धने पर यही कहने लगे कि मैं निहाल हो गया हूं। मायाराम, तुम सुभागे हो, जो ऐसा उपदेश सुन, रहे हो। मैं पीके काम इसी तरह होड़ कर चला श्राया हूं, नहीं तो कुद्ध दिन श्रीर श्रवस्य उहरता।

महा०-भया वह चले गये हैं?

मा०--जी हां। यह आपसे विनय पूर्वक 'नमस्ते' कह गये हैं।

महा०—बहुत अच्छा। त्रियवरो, श्राज उसी विषय-सम्बन्धी थोड़े से मन्त्र और सुना कर, इस प्रकरण को समाप्त कर हूंगा। पहिले भौतिक चिकित्सा के मृल मंत्र रखता हूं। स्मरण रक्खो, जिन जल श्रादि तत्वों द्वारा चिकित्सा का श्रव प्रचार हो रहा है, उनके इन गुणों का हमारे पूर्वजों को वैदिक श्रिययों के द्वारा ज्ञान प्राप्त हुआ २ था।

\* (१) अम्बयो यन्त्यध्वभिर्जामयो अध्वरीयताम् पृश्वतीर्मधुना पयः ॥ १७६ ॥

ऋ॰ १। २३। १६॥

यह जल की धाराएं ( अध्यिमः ) अनेक मार्गों से (यिन्त) वहती हैं, यह (अम्बयः) माता की तरह हमारी रक्ता करने वाली हैं, (अध्यिरीयताम्) जो लोग जीवन-यह में हिंसा से रिहत होने की कामना करते हैं, उनकी (जामयः) भिगिनियों के समान सहायक हैं, (पयः) जो दूध आदि पीने योग्य पदार्थ हैं, उनके (मधुना) मिठास से (पृञ्जतीः) मुक्त करती हैं।

संसार में जितना सौन्दर्य है जल उसके मृल में है। रंग बरंग के फूल, रसीले ईख आदि पदार्थ तथा पुष्टिकारक दूध आदि सब जल की कीर्त्ति गातें हैं। हमारे शरीर में जल का प्रधान भाग है। इस भाव को वेद की रचना, माता से उपमा देकर अपनी पूर्णता को जतला रही है। कौन चाहता है कि मैं मर जाऊं। यह जीवन एक बड़ा भारी यह समको। इसके विश्वंस को यदि रोकना चाहते हो, और इसे निर्विध्न सिरे तक पहुंचाना चाहते हो, तो जल देवता को इसी तरह अपना सहायक समको, जैसे भाई के लिए बहिन होती है। कितने स्नेह तथा प्रेम का सम्बन्ध है! कितना इस उपमा में मृदु रस भरा हुआ है! क्या जल चिकित्सा का इस से अधिक सुन्दर कविता की भाषा में वर्णन हो सकता है?

<sup>\*</sup> मेघातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, गायत्री छन्दः ।

लोगों ने इस विद्या पर मनों काग़ज़ काला कर डाला हिं अमेरिका में इस समय अनेक विभागों में यट कर इस विद्या के पगिडत साहित्य लिखते और अनुभव प्राप्त करते हैं। पर उन सब की सम्मिलित सम्मित में इतना बल नहीं है, जितना इस होटी सी भाव से भरी हुई उपमा में है। वस्तुतः जहां निदयां बहती हैं, वहां सब पदार्थी में मिठास अधिक होता है। प्यारो, तुम्हारे पूर्वज इस रहस्य को ठीक समक्त कर ही निदयों के प्यारे थे। अब भी कहीं र कोई बृद्ध माता अपने पुत्र से यह कहती हुई तुम सुन सकोगे कि मुक्ते यहां न मरने देना। नदी के किनारे ही मेरा दाह-कर्म करना। कितना दुःख है कि ऐसी देवियां अब हमारे मध्य से बड़ी जल्दी र उठती चली जाती हैं!

\* (२) अमूर्या उप सूर्ये याभिर्वा सूर्यः सह। ता नो हिन्वन्त्वध्वरम् ॥ १७७॥ .—१७॥

(याः) जो (अपः) वह जल (उपसूर्ये) सूर्य के समीप (वा) और (याभिः) जिनके (सह) समीप (सूर्यः) सूर्य है, (ताः) वह (नः) हमारे (अध्यरम्) यक्ष की (हिन्यन्तु) पूर्णता को प्राप्त करावें।

मेघ तथा वाष्प-रूप में जल पृथिवी से उठकर, सर्य की किरणों के सम्पर्क से विशेष प्रभाव से युक्त हो जाता है। उसको ठीक २ प्रयोग करके, मनुष्य, जीवन को पूर्णतया

<sup>\*</sup> मेधातिथिः काण्व ऋषिः, आपो ( जलं ) देवता, गायत्री छन्दः ।

.च्यानन्द-पूर्वक व्यतीत कर सकता है। भिन्न २ प्रकार के रोगों का उस पर व्राक्रमण नहीं हो सकता।

(३) अपो देवीरुपह्वये यत्र गावः पिवन्ति नः ।
 सिन्धुभ्यः कर्न्व हविः ॥ १७८ ॥ — १८ ॥

(श्रपः देवीः) दिव्य जल को (उपह्नये) हम श्रपने पास बुलाते हैं, जिस के द्वारा (नः) हमारी (गावः) भूमि तथा पशु (पिवन्ति) प्यास बुभाते हैं। (सिन्धुभ्यः) बहते हुए जलों के प्रति (इविः) प्रहण करने की क्रिया (कर्त्वम्) करनी चाहिए श्रयात उन का ठीक र प्रयोग करना चाहिए।

धाज पचास वर्ष पूर्व जहां महभूमि थी, करीर श्रोर कीकर को छोड़ कर श्रोर कुछ उगता हो न था, डाक् जातियों का प्रिय निवास-स्थान था, सभ्यता नाम को भी न घुंस सकी थी, उस जंगल में नहरों ने मंगल कर दिया है। यह बहते हुए जलों की सबी पूजा है। मूर्ख उन के श्रागे माथा रगड़ते श्रोर गुड़ तथा श्राटा छोड़ते हैं। पेसा करने से वे न केवल श्रपना जीवन व्यर्थ खोते हैं वरन श्रपने पूर्वजों के चमकते हुए नाम पर भी बट्टा लगाते हैं।

† (४) अप्सस्वऽन्तरमृतमप्सु भेषजमपाम्रुत प्रशस्तये । देवा भवत वाजिनः ॥ १७९ ॥ — १६॥

मेधातिथिः काण्व ऋषिः, आपो (जलं) देवता, गायत्री छन्दः ।

<sup>🕆</sup> मेधातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, पुर उष्णिक् छन्दः ।

(ग्रप्तु ग्रन्तः) जल के भीतर (ग्रमृतम्) ग्रमृत है. (श्रप्तु) जल में (भेषजम्) रोग-निवारक शक्ति है, (ग्रपाम्) जल की (उत्त) ही (प्र-शस्तये) उत्तम कीर्ति के लिए (देवाः) हे विश्वानियों, (वाजिनः) बलवान (भवतं) बनों।

ज्यों २ विद्या-रिसकों ने जल के लाभों को समभते हुए उस के ठीक प्रयोग से अपने रोगों को दूर किया तथा अन्य प्रकार का सुख पाकर बल प्राप्त किया है, जल की स्तुति ही सर्वत्र होने लग गयी है। अब कौन वेच हे, कौन डाक्टर है, जो जल-चिकित्सा के प्रति थोड़ा यहुत मान का भाव नहीं रखता ? पर वेद का गौरव कितना है ? यह हमारा आदि प्रन्थ है और बात वह बतलाता है, जो आज बड़ी कठिनता से, चिर काल के अनुभव के पीने जगत जानने की इच्छा करता है।

※ (५) अप्सु में सोमो अत्रवीदन्तर्विश्वानि भेषजा।
अग्निं च विश्वशम्भुवमापश्च विश्वभेषजीः ॥ १८०॥

–२० II

(सांमः) सब के मन में झान-रूप प्रेरणा करने वाले प्रभु ने (मे) मुफे (अवचीत्) वतला दिया है कि (अप्सु, अन्तः) जल के अन्दर (विश्वा) सारी (भेपजा) श्रोपधियां हैं (अग्निम, च) श्रोर श्राग को (विश्व-शम्-भुवम्) सर्वत्र कल्याण करने वाली (च) तथा (श्रापः) जल (विश्वभेपजीः) सब का इलाज करने वाला है, यह (भी कहा है)।

यत समभो कि अग्नि केवल जलाती है, सब रोगों को

<sup>\*</sup> मेघातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, अनुष्टुप् छन्दः ।

दूर करके, शारीरिक स्वास्थ्य प्रदान करके, शांति भी देती है। तुम्हें पता है किस तरह एक वार विलायत में आग लग जाने से ही महामारी प्लेग का बीज नाश हो गया था। अनुभव बतलाता है कि हमारे सब से बड़े वैद्य इस पृथिवी पर यही दो देवता, जल और आग्नि हैं।

 \* (६) आपः पृणीत भेषजं वरूथं तन्वे३मम ।

 ज्योक च सूर्य हशे ॥ १८१ ॥
 —२१ ॥

(ग्रापः) हे जल (मम) मेरे (तन्बे) शरीर के लिए (बरूथम्) रोग-विनाशक (भेषजम्) इलाज को (पृणीत) पूर्ण करो, ताकि में सर्वथा स्वस्थ हो जाऊं (च) ग्रौर (ज्योक्) चिर काल तक (सूर्य) सूर्य को (इशे) देखने के लिए शिक बनी रहे।

सत्य०—महाराज, क्या यह जल आदि पदार्थ हमारी भान्ति सुनते और हमारी प्रार्थनाओं को स्वीकार करते हैं ?

महा० नहीं, यह वैदिक-शैली है। यह कविता की भाषा है। तुम्हारे सामने शुद्ध निर्मल नीर बह रहा हो। तुम्हें उस के लाभों का पूर्ण ज्ञान भी हो। तुम अकले उस के तट पर खड़े हो। विचार करते २ यदि सामने .उपस्थित विवय के सम्बन्ध में तुम्हारी जिह्ना हिलेगी, तो तुम्हीं बतलाओ, तुम किस प्रकार का वाक्य वोलोंगे ?

सत्य०-महाराज, क्योंकि वहां दूसरा कोई सुनने वाला न होगा, और मैं अपने आप को ही सुनाता हुआ जिल के

मेघातिथिः काण्व ऋषिः, आपो ( जलं ) देवता, प्रतिष्ठा छम्दः ।

गुणों का वर्णन करूँगा, जैसे ग्रभी कई मन्त्र ग्रापने भी सुनाये हैं।

महा०—कल्पना करो कि तुम कुछ रोगी भी हो। वैद्य के निर्देश के अनुसार ही तुम वहां धूम रहे हो और शुद्ध जल के दो घूगट भी भर लेते हो। अब किस प्रकार बोलोगे ?

सत्य०---- प्रव सुभे प्रपने स्वास्थ्य का सुख्य विचार होगा। मेरी प्रवल इच्छा जल को जगा २ कर सुनाना चाहेगी। श्रौर में कहूंगा कि हे जल द मेरी रज्ञा कर सकता है।

महा०—जब साधारण व्यक्ति अपने ध्यान में मग्न होकर इस प्रकार शब्द बोलता है, तो फिर ऋपियों को तो अबस्य इसी रचना की ओर अन्दर से प्रेरणा होनी चाहिये। तुम्हें पता होना चाहिये कि यह काव्य की उत्तम कोटि का जन्नण गिना गया है। जिन कि सम्राटों ने नगरों के बन्द जीवन से बाहिर निकल कर, खुले मैदानों में, पर्वतों के ऊपर, निदयों के तट पर, चांद की चांदनी में तथा और किसी प्रकार की स्वाभाविक परि-स्थिति में किवता की है, उनकी वाणी ऐसे ही चली है।

महा० - कुछ समभ लो। जो बात थी, बता दी है। जब से हमने स्वतन्त्र जीवन का भ्रानन्द छोड़ा है, नियत कर्म-कागड के बे-ढव चक्र में भ्रन्धाधुन्द फंसे हैं, तभी से वेद का स्वाभाविक क् मर्थ भी हमसे परे चला गया है। चेतन पूजनीय देव एक पर- ब्रह्म है। शेष सब देयता उस की विभृतियां हैं। जब हम एकान्त में इनके साथारमण करते हैं, तो पूर्वोक्त प्रकार से इन्हें युलाते, इनके साथ हंसते, कूदते और इनके आगे ही अपने हंदय के भावों को प्रकट करते हैं। इन भावों को सदा अपने मन में रख कर वेद के पवित्र उपदेश से अपने ज्ञान को बढ़ाओ, अस्तु तुम्हारे सामने इसी प्रकार और मन्त्र रखता हूं।

\* (७) ओमानमापो मानुपीरमृक्तं धात तोकाय तनयाय शंयोः । यूयं हि ष्टा भिषजो मानृतमा विश्वस्य स्थातुर्जगतों जनित्रीः ॥ १८२॥ ऋग् ६। ४०। ७॥

(श्रापः) हे जल-धाराश्रो, (तोकाय) पुत्र (तनयाय) पौत्र श्रादि सन्तान के लिए (श्रोमानम्) ऐसी रहा (धात) धारण् करो, जिसे (श्रमुक्तम्) कोई होड़ न सके, (शम्) रोगों को जो शान्त करने वाली तथा (योः) श्राने वाली व्याधियों को दूर भगाने वाली हो (यूपम्) तुम ही (हि) क्योंकि (मानुपीः) मनुष्य से सदा हित करने वाली (भिषजः) उसके लिये वैद्य के स्थान पर हो। तुम (मातृ-तमा) माता के सर्वोत्तम गुणों से गुक्त हो। तुम (विश्वस्य) सारे (जगतः) चर और (स्थातुः) श्रवर संसार की (जनित्रीः) उत्पत्ति में सहायक हो।

जल के उचित प्रयोग से दो लाभ इस मन्त्र में बताये गये हैं। जो मनुष्य नित्य स्नानादि से बाह्य शुद्धि को करता हुआ, भ्रावश्यक परिमाण में शुद्ध जल को पीकर अन्दर की नस,

<sup>\*</sup> ऋजिश्वा ऋषिः, विश्वेदेवा ( जलं ) देवता, त्रिप्टुप् छन्दः।

नाड़ियों को अनुचित ताप और द्याव से बचाये रखता है, उस से रोग अधिक मित्रता गांठने का साहस ही नहीं करता । जब कभी रोग सिर पर आ भी धमके, तब भी जल द्वारा उस का अनेक प्रकार से निवारण हो सकता है। जैसे माता का स्नेह कभी भी कठोरपन से दूपित नहीं होता, वैसे ही जल चिकित्सा सदा शान्ति तथा मिठास से युक्त रहती है। घोर से घोर रोग की दशा में भी चित्त घबराता नहीं।

\* (८) सिन्धुपत्नीः सिन्धुराज्ञीः सर्वा या नद्यः १स्थन । दत्त नस्तस्य भेषजं तेना वो भ्रनजामहै ॥१८३॥ श्रयर्थ ६। २४।३॥

हे निद्यों, जिन का (सिन्धु-पत्नीः) समुद्र पित तथा (सिन्धु-राज्ञीः) राजा है, (याः) जितनी तुम (सर्वाः) सारी (नदाः) निद्यां (स्थन) हो (नः) हमें (तस्य) सर्व प्रकार के रोग की (भेषजम्) श्रोषघ (दत्त) दो, (तेन) तभी हम (वः) तुम्हारी सहायता से (सुनजामहै) ठीक प्रकार से भोजन श्रादि का भोग कर सर्केंगे।

वेद के सामने गन्दे पानी से भरी हुई निवयां नहीं। यह हमारी धाज कल की बड़ी चड़ी हुई सभ्यता का दोष है कि हम इन्हें अपने लाभ के लिए भी ठीक नहीं रख सकते। ऊपर पर्वतों में निदेशों का जल, क्या सुन्दर, मीठा तथा स्वास्थ्य-प्रद होता है।

<sup>\*</sup> कंताति ऋषिः अव्देवता अनुष्दुभ् छन्दः।

समुद्र निद्यों का पित है। यही इन की रहा करता है। उसी का जल बाष्प बन कर ऊपर चढ़ता और फिर पवेतों पर बरसता है। वही सरों और पोखरों के रूप में प्रकट होकर निद्यों का स्रोत बन जाता है। समुद्र इनका राजा भी है। तभी तो दिन रात अपनी सारी पूंजी उसी के कीष में ला २ कर डाजती रहती हैं।

सव पदार्थों को बरावर करके, पेट में पकाकर रस रूप बनाना जल की सहायता से ही होता है। जिस समय हमारे अन्दर जल कम जाता है, गर्मी बढ़ जाती है। जिह्वा स्खने जगती है। खटास पैदा हो जाती है। माथे में चक आने लगते हैं। और अनेक प्रकार के उपद्रव खड़े हो जाते हैं।

\* (९) शं न आपो धन्वन्याः २ श्रम्र सन्त्वनृष्याः । शं नः खनित्रिमा आपः श्रम्भ याः कुम्भ आभृताः शिवा नः सन्तु वार्षिकीः ॥ १८४ ॥ अथर्व १। ६। ४॥

(नः) हमारे लिए (धन्वन्याः) रेतीले स्थान के जल, 'अनुष्याः) जल-प्रधान स्थान के जल, (खनित्रिमाः) कुएं गादि के रूप में भूमि से निकले हुए जल, (कुम्भे आमृताः) हे आदि पात्रों में भर कर रखे हुए जल और (वार्षिकीः) वर्षा के जल (शम्) कल्यास्कारी हों।

्र इस मन्त्र में जल को एक श्रौर श्रकार से पांच भेदों में श्रकट किया है। वैद्य लोग भली भांति इस बात को जान सकते

 <sup>\*</sup> सिन्धुद्वीपं ऋषिः, स्वास्थिक देवता, पथ्यापङ्क्तिं छन्दः ।

हैं कि किस मनुष्य के लिए कब, कौन सा जल गुणकारी हो सकता है। पर इस में कोई सन्देह नहीं कि इन जलों के गुण में बड़ा अन्तर पाया जाता हैं। इस मन्त्र में वर्णन किये हुए जल का जिन प्रदेशों में मुख्य प्रयोग होता है उनके रहने वालों को देखते ही इस बात का परिचय मिल जाता है। इन मुख्य विभागों के आगे फिर सैंकड़ों भेद हैं। उदाहरण के लिये पात्र की बात ही ले लो। मिट्टी, लोहे, तांबे, जस्त, सोने आदि के बने हुए पात्रों में भर कर रखने से जल के गुण में भेद हो जाता है। भूमि को खोद कर जो जल निकाला जाता है, वह भी भिन्न २ प्रकार के गुणों से गुक्त होता है। यह वैद्यों का काम है कि अपने अनुसन्धान से अनुभव प्राप्त करें। पश्चिम के लोगों की तरह इस आर हमारे विद्वानों को भी लगना चाहिए।

\* (१०) अपिचतः प्रपतत सुपर्णो वसतेरिव। सूर्यः कृणोतु भेपजं चन्द्रमा वोपोच्छतु ॥ १८५॥ श्रथर्व ६ । ५३ । १॥

( भ्रप-चितः ) हे हानिकार व्याधियो, ( प्र पतत ) दूर भाग जाश्रो, (इव ) जैसे (सु-पर्णः ) तेज़ उड़ने वाला पत्ती (वसतेः ) भ्रपने घोंसले से निकल जाता है। (सूर्यः ) सूर्य (भेषजम् ) इलाज (कृणोतु ) करे (वा ) तथा (चंद्रमाः ) चन्द्र (उप-उच्द्रतु ) समीप हो कर प्रकाश करे।

सूर्य और चन्द्र की किरणों का जिस शरीर पर निरन्तर खुला प्रभाव होता रहता है, उसके अन्दर रोग को अनुकृत

अंगिरस् ऋषिः, मन्त्रोक्ता देवता, अनुष्ढुभ् छन्दः ।

परिस्थित नहीं मिलती। सर्थ की घूप से पूर्व थ्रौर पश्चिम के कोगों ने थोड़ा बहुत इलाज के अन्दर लाभ उठाने का यल किया है। पर ग्रभी बहुत कुड़ करना है। रिमयां गर्म होती हैं ग्रीर चान्द की किरयों ठएडक भी पेदा करती हैं। श्रभी तक चन्द्र-चिकित्सा के विषय में हमारा अनुभव न होने के बरावर है। इन दोनों प्रकार की किरयों के मेल से किस तरह शरीर में बिजली सी पैदा होती है थ्रौर उस से किस तरह भिन्न २ रोगों को दूर किया जा सकता है, यह अभी जानना है। क्या तुम अनुभव नहीं करते कि वेद में इस प्रकार के सहम थ्रौर संज्ञित संकेतों का पाया जाना एक असाधारण महत्त्व की बात है! चन्द्र का समीप प्रकाश तब ही हो सकता है जब खुले स्थान पर वस्त्र खोल कर उसकी किरयों को प्रहण किया जावे। अभि श्रौर सर्व रोगों के अनेक प्रकार के कीड़ों का नाश करने में बड़े सहायक हैं।

यस्तु०—महाराज, क्या वेद में रोग-जन्तुश्रों का भी वर्शन पाया जाता है ?

महा०—मृत रूप से श्रवश्य मिलता है छौर उन के इलाज को भी वहां देखकर वेद का गौरव प्रतिष्ठित होता है। इसी विषय को श्रव मैंने हेड़ना था। सुनोः—

# (११) ये किमयः शितिकक्षा ये कृष्णाः शितिबाहवः। ये के च विश्वरूपास्तान् क्रिमीन् जम्भयामासि॥ १८६॥ अथर्व ४। २३। ४॥

कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, अनुष्टुभ् छन्दः।

(ये) जो (क्रिमयः) कीड़े (शिति-कत्ताः) नीली बग़लों वाले, ( क्रप्णाः) कालेरंग वाले, ( शिति-बाहवः) नीली भुजाओं वाले (ये के च) छौर, छौर भी सारे (विश्व-रूपाः) भिन्न २ श्राकारों वाले हैं (तान्) उन सब का (जम्भयामिस) नाश करते हैं।

कुछ रोग-जन्तु दिखाई भी नहीं पड़ते। पर सूर्य की किरखों से वह नहीं हिए सकते, सूर्य किस प्रकार उनको नाश करता है, यह ख्रगले मन्त्र में कहा है—

\* (१२) उत् पुरस्तात् सूर्य एति विश्वदृष्टो अदृष्ट्दा ।
 दृष्टांश्र प्रचट्टांश्र सर्वाश्र प्रमृणन् क्रिमीन् ॥ १८७ ॥

(पुरस्तात) पूर्व दिशा में (सूर्यः) सूर्य (उत-पति) उदय होता है। (विश्व-दृष्टः) सब उस को देखते हैं। (अदृष्टहा) जो सदम रोग-जन्तु हमें दिखाई नहीं देते, उन्हें नष्ट करता है (दृष्टान्) दिखाई देने वालों को (अन्) मारता हुआ (च) (अदृष्टान्) न दिखाई देने वाले (सर्वान्) जितने प्रकार के भी हैं, उन सब (क्रिमीन्) जन्तुओं को (प्रमृण्न्) नष्ट करता हुआ सूर्य उदय होता है।

† (१३) सर्वेषां च क्रिमीणां सर्वासां च क्रिमीणाम्। भिनद्म्यश्मना शिरो दहाम्यग्निना ग्रुखम् ॥ १८८ ॥ —१३॥

<sup>\*</sup> कण्व ऋषि, ऐन्द्र देवता, अनुप्दुभ् छन्दः।

<sup>†</sup> कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, विराज् छन्दः।

(सर्वेषाम् किमीणाम्) सारे नर जन्तुओं तथा (सर्वासां किमीणाम्) सारी मादा जन्तुओं का (शिरः) सिर (अश्मना) पत्थर के समान दवाव डालने वाले पदार्थ से (भिनिधा) कुचलता हूँ (अग्निना) अग्नि द्वारा (मुखम्) उनके सर्व-नाशक मुख को (दहामि) भस्म कर डालता हूँ।

जब तक इस प्रकार के शतुश्रों का नाश न किया जाबे, तब तक किल्याण नहीं हो सकता। ध्रिप्त का प्रभाव यताकर पुनः एक ध्रौर मंत्र सुनाता हूँ।

ः \* (१४) उत् सूर्यो दिव एति पुरो रक्षांसि निजूर्वन् । आदित्यः पर्वतेम्यो विश्वदृष्टो अदृष्टहा ॥ १८९ ॥

अथर्व ६। ५२। १॥ (बिश्वदृष्टः, अदृष्ट्हा) सब को दिखाई देने वाला,

ब्रह्श्य रोग-जन्तुओं को मारने वाला (ब्रादित्यः) नाश-रहित (सर्यः) सर्य (दिविः) द्यु-लोक से (पर्वतेभ्यः) पर्वतों से (उत्-पति) उदय होता है (पुरः) ब्रपने ब्रागे २ (रत्नांसि) नाना प्रकार के रोग-क्रिमियों को (निज्वेन) नष्ट करता जाता है।

ज्यों २ सूर्य चढ़ता जाता है, उसका प्रकाश आधिक तीव होता जाता है, त्यों २ सब विषेले किमि उसके ताप को न सह कर तड़पते हुए मर जाते हैं। तपदिक, प्लेग, विष्विका, हैज़ा, आदि भयंकर रोगों के बीज को सूर्य ही नाश करता है। सूर्य

कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, विराज् छन्दः।

की धृप, में बैठना तथा टहलना नये जीवन को ले झाना है। सूर्य, जल, वायु द्वारा चिकित्सा पर पैसा भी नष्ट नहीं होता और लाभ ही लाभ होता है। मर्यादा के अनुसार इन तत्वों को सेवन करने से मनुष्य दीर्घायु को लाभ कर सकता है। यह हमारे पूर्व ऋषियों की महिमा है कि उन्होंने इस स्वाभाविक, खुले जीवन को धर्म के रूप में उपस्थित किया।

सत्य०—महाराज!साधु, महात्मा प्राणायाम की बड़ी महिमा गाते हैं। क्या इसके द्वारा भी रोग नष्ट हो जाता है।

महा०—ग्रभी मैंने भौतिक चिकित्सा का वर्णन करते हुए, ग्रुद्ध वायु के सेवन की ग्रावर्यकता बतायी थी। प्राणा-याम के द्वारा हम वस्तुतः भ्रपने फेफड़ों को स्वास्थ्यप्रद तथा जीवन के ग्राधार-भृत वायु से स्नान करा देते हैं। इस विद्या के महत्त्व को ग्रव पश्चिम के लोग भी समभने लगे हैं। प्राण्यवल को बढ़ा कर नया जीवन पैदा होता है, इसे न केवल भारतीय ऋषि जानते ही थे, वरन भ्रपने ग्राचरण में लाकर उत्तम फल को लाभ भी करते थे। वेद में इसका मृल पाया जाता है। बड़ी सुन्द्रता से प्राण्या शिक के गौरव को वहां पर प्रकट किया गया है। कुछ मंत्र सुनाता हूं।

\* (१५) या ते प्राण प्रिया तनूर्यो ते प्राण प्रेयसी। अथो यद् भेषजं तव तस्य नो घेहि जीवसे ॥ १९०॥ श्रथवं ११। ४। ६॥

भार्गव ऋषिः. मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, अनुष्टुप् छन्दः ।

हिमाण (या) जो (ते) तेरा (प्रिया) प्यारा (तन्ः) विस्तार-रूप स्वरूप है \* (या-उ) श्रौर, जो (प्रेयसी) श्रौर भी प्यारा स्वरूप है (श्रथ-उ) श्रौर इस हेतु (यद्) जो (त्व) तेरे श्रन्दर (भेषजम्) रोग-नाशक वल है (तस्य) उसे (नः) हममें (धेहि) धारण कर, ताकि (जीवसे) हम श्रिष्ठिक काल पर्यन्त सुख-पूर्वक जी सकें।

प्राण का स्वरूप विस्तार है। जब हम भ्वास लेते हैं, तो यह इमारे भ्रन्दर भरपूर हो जाता है। इससे हमारा जीवन बना रहता है, और जब प्राण-धारण करने की शक्ति कम होने लगती है, हमारा समय समीप आता है, तो हमें दुःख होता है। पर इससे भी श्रधिक प्यारा स्वरूप प्राग्न का वह है, जब यह थ्रौर भी विस्तार-शील होकर, हमारे सब मलों को भरम कर देता है। यह वह भट्टी तपाता है, जिसमें सारे रोग जल जाते हैं। इन्द्रियां ग्रुद्ध होकर धर्म-कर्म में प्रवृत्त हो जाती हैं। यही प्राण के श्रन्दर नीरोग करने का बल है, जिसे धारण करने की वेद शिक्षा देता है। गहरा श्वास लेने का स्वभाव पेदा करना वड़ा लाभकारक है। छाती का फैलाव तथा फेफड़ों का बल बढ़ता है। शुद्ध वायु के अधिक मात्रा में अन्दर आने तथा मल-युक्त वायु के भ्राधिक पूर्णता से वाहिर निकलने से, जठराग्नि प्रदीत होता है। पचाने की शक्ति उन्नत होती है। भीतर का विपैला द्रव्य प्रथम तो होता ही कम है और जब होता भी है, भट उसका

<sup>\* &</sup>quot;तन्ः" शब्द् का योगिक अर्थ किया गया है।

भेदन हो जाता है श्रौर वह शरीर से वाहिर चला जाता है। धन्य हैं श्रार्थ ऋषि, जिन्होंने वेद के इस भाव को प्रहण करके, नित्य सन्ध्योपासना का प्राणायाम को भी एक अंग बना दिया है। सज्जनो, श्राप प्रत्येक बात में उनकी दीर्घ-दर्शिता का परिचय पाश्रोगे। प्राण के विस्तार को श्रगले मंत्र में फिर बताया है।

\* (१६) प्राणः प्रजा अनु वस्ते पिता पुत्रमिव प्रियम्।
प्राणो ह सर्वसेश्वरो यच प्राणित यच न ॥ १९१ ॥

- 20 11

प्राण (प्रजाः श्रनु) सब प्रजाओं को पूर्णतया (वस्ते) † श्रपनी द्वाया में रखता है, (इव) जैसे (पिता) श्रपने प्रिय पुत्र को श्रपनी द्वाया में रखता है। (ह) यह निश्चय है कि (यत् च) चाहे कोई वस्तु (प्राणिति) श्वासं जेती है। यत् च) श्रौर चाहे कोई (न) नहीं लेती (प्राणः) प्राण (सर्वस्य) सब का (ईश्वरः) स्वामी है।

सब प्रांणियों का उत्साह त्रोर कर्म में चतुराई प्राण-बल पर निर्भर समभो। सब इन्द्रियों की शक्ति भी इसी से होती है। जब यह दुर्वल होने लगता है, श्रांखें पथराने लगती हैं, कानों में सांप २ होने लगती है, गला खंखता है श्रौर मुंह में

<sup>\*</sup> भार्गव ऋषि, मन्त्रोक्ता प्रांणदेवता अनुष्टुभ् छन्दः।

<sup>ं</sup> हमारे एक लेखक ने (अनु-वस्ते)=पीछे रहता है, यह अर्थ किया है। अनु कर्मप्रवचनीय है और यह क्रिया आच्छादन करने के अर्थ में प्रयुक्त होती है अतः यह अर्थ ठीक नहीं है। पिता और पुत्र की उपमा ने उन्हें ऐसा कराया प्रतीत होता है। पर यह अनावश्यकतया अश्चद ही समझना चाहिए।

भाग थ्रा जाती है \* । वेद पिता थ्रौर पुत्र के स्नेह से पूर्ण सम्बंध से उपमा देकर प्राण ध्रौर उस की प्रजा-रूप शेष इन्द्रियों के परस्पर सम्बंध को बड़ी सरजता थ्रौर बज के साथ प्रकट करता है। वायु-रूप प्राण सारे जगत के जीवन का ब्राधार है। जो तुम्हें श्वास लेते हुए दिखाई एड़ते हैं, ब्रौर जो निर्जीव प्रतीत होते हैं, सब पदार्थ वायु का ब्राक्ष्य िक हुए हैं। मत समक्तो, कि पत्थर वा मिट्टी का दुकड़ा भी वायु के प्रभाव से कभी श्रन्य हो सकता है प्राणियों का तो वह जीवन है ही।

ं † (१७) अपानित प्राणित पुरुषो गर्भे अन्तरा। यदा त्वं प्राण जिन्वस्यथ स जायते पुनः ॥ १९२ ॥ —१४॥ पुरुष श्वास को बाहिर फैंकता और फिर (गर्भे अन्तरा)

ापने अन्दर प्रहण करता है। हे प्राण (यदा) जब (त्वम्)
प्रम (जिन्वसि) पुष्ट होकर शरीर की शक्ति को बढ़ाने लगते
हो (अथ) तब (सः) वह प्राणायाम का अभ्यासी (पुनः)
नये सिरे से (जायते) पैदा होता है।

प्राण की पृष्टि से नया जीवन संचार हो जाता है, इस बात को यह वेद-मन्त्र श्रच्छी तरह बतलाता है। प्राणायाम का श्रभ्यास करने के लिये साधारण किया का भी उपदेश कर दिया गया है। श्वास को प्रथम बाहिर फैंकना और फिर

<sup>\*</sup> दूसरे शास्त्रों में इस बात का विस्तार पूर्वक वर्णन किया है। देखो, डाम्दोग्योपनिषद्॥ १।२। ७-९॥

<sup>🕇</sup> भागंव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, निचृत अनुष्टुप् छन्दः ।

भीतर गर्भ में=अपने अन्दर भरना ही शनैः २ अभ्यास से परि-पक होकर प्राणायाम को सिद्ध कर देता है। नये जीवन में हेतु, नये रुधिर का पैदा होकर, निर्विघ्न शरीर में संचार करना है। इस का अभ्यास करके देखो।

\* (१८) यस्ते प्राणेदं वेद यसिश्वासि प्रतिष्ठितः। सर्वे तस्मै विलं हरानमुध्मिल्लोक उत्तमे ॥१९३॥ —१८॥

हे प्राण्(यः) जो (ते) तेरी (इदम्) इस महिमा को (वेद) समक्त जाता है (च) और (यस्मिन) जिसमें तुम (प्रतिष्ठितः) अच्छी तरह धारण् (असि) हो जाते हो, यह आवश्यक है कि (अमुध्मिन्) उस (उत्तमे) उत्तम (लोके) लोक-जीवन की अवस्था में (सर्वे) सब (तस्मे) उसके प्रति (वितम्) पूजा का (हरान्) उपहार ले जावें।

जो प्राणायाम को सिद्ध करके महातमा बन जाता है, उसके प्रति पूजा का भाव हम में होना चाहिए। वह प्रत्यक्त धर्म-मूर्ति है। उसके पास रहने से हमारे अन्दर भी धर्म का प्रवेश होगा। पुस्तकों का इतना प्रभाव नहीं होता, जितना साज्ञात, अनुभव-पूर्ण जीवन का होता है। प्राणायाम की इस सिद्धि का अगले मंत्र में जज्ञण बतलाया है—

(१९) यथा प्राण विलह्तस्तुभ्यं सर्वाः प्रजा इमाः। एवा तस्मै विलं हरान् यस्त्वा शृणवत् सुश्रवः ॥ १९४॥ —१६॥

<sup>\*</sup> भागव ऋषिः, मत्रोक्ता प्राण देवता, अनुष्टुभ् छन्दः।

हे प्राण, (यथा) जैसे (इमाः) यह (सर्वाः) सारी (प्रजाः) प्रजापं, इन्द्रियां (तुभ्यम्) तुम्हारे प्रति (बिल्हृतः) बिल लाने वाली-प्रधीन रहने वाली हैं (एव) ऐसे ही (सुश्रवः) हे कीर्ति के बढ़ाने वाले, (यः) जो (त्वा) तुमे (श्र्यवत्) सुनेगा-सिद्ध करेगा (तस्में) उसके प्रति सब प्रजापं (बिलम्) प्रजा-भाव को (हरान) लेकर उपस्थित होंगी।

जब प्राणायाम का अच्छा अभ्यास हो जाता है, तो प्राण की सहम गति का भी अनुभव होने जगता है। यही प्राण को सुनना कहाता है। यह उच्च कोटि के अभ्यास का एक चिन्ह है। अभी मैंने आप से कहा था कि जब हम श्वास को बाहिर फैंकते हैं, तो सारी वायु बाहिर नहीं चली जाती। अत्यन्त अभाव हो जाने से शरीर में व्याकुलता पैदा हो जाने का भय है। इस बात को वेद क्या सुन्दरता से बताता है।

\*(२०) एकं पादं नोतिखदात सालिलादंस उच्चरन्। यदङ्ग सत्तमुतिखदेन् नैवाद्य न श्वः स्यान्न रात्री नाहः स्यान्न व्युच्छेत् कदाचन ॥ १९५॥ —२१॥

(इंसः) प्राण्-हंस (सिल्लात्) देह-सरोवर से (उत्-चरन्) बाहिर जाता हुमा (एकम्) एक (पादम्) पांच को (न-उत्खिदिति) नहीं उठाता। (यर्) यदि (भ्रंग) हे प्यारे, (सः) वह (तम्) उसे (उत्खिदेत्) उठा ले, तो (न एव) न ही (भ्रद्य) भ्राज हो, न (श्वः) कल हो, न रात्रि भ्रौर न (भ्रहः)

<sup>+</sup> भागव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, मध्ये ज्योतिर्जगती छन्दः।

दिन हो भ्रौर न (कदाचन) कभी भी (व्युच्छेत्) प्रातः का प्रकाश हो।

जब प्राणानत हो जाता है, तो फिर सूर्य के उदय खौर ध्रस्त का कोई ध्रमुभव नहीं हो सकता। जो कार्य कज किया था, वह ध्राज नहीं हो सकता। मृत्यु सारे कम को काट कर मनुष्य को हका बका कर देती है। ध्रतः प्राणों की शक्ति बढ़ाते रहना चाहिए।

\* (२१) ऊर्ध्वः सुप्तेषु जागार ननु तिर्यङ् निपद्यते। न सुप्तमस्य सुप्तेष्वनु शुश्राय कथन ॥ १९६॥ —२६॥

प्राण सदा चलता ही रहता है, यह इस मन्त्र में कहा है। (स्प्रेषु) जब अन्य इन्द्रियां सो जाती है, प्राण (ऊर्ध्वः) उठा हुंग्रा (जागार) जाग रहा होता है। (नन्न) निश्चित रूप से (तिर्यङ्) तिरङ्गा (नि पद्यते) चलता है, † पर (कः-चन) किसी ने (कभी भी) (न) नहीं (शुआव) सुना कि (सुप्तेषु) जब शेष शरीर के अंग सोते हैं, प्राण को भी (सुप्तम्) नींद ने भी घेरा हो।

<sup>\*</sup> भागव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राण देवता, अनुष्टुभ् छन्दः।

<sup>†</sup> हमारे छेखक ने इस वाक्य को एक पहेली सी बना दिया है। वस्तुतः दूसरा पाद प्रथम की ब्याख्या है, उसी का विस्तार है। परन्तु 'नतु' न-नु नहीं करने से ही उसका मार्ग रुका है। 'नतु' का दो भागों में बटकर 'न' का ही अधे देना अनुचित है, वस्तुतः यहां 'नतु' एक ही शब्द है= निश्चय करके। ब्याकरण और स्वरप्रक्रिया का इतना एक संग वायकाट अच्छा नहीं। 'नि पद्यते'= गिरता है, क्यों ? साधारण गति ही ठीक अर्थ है, जो यहां संगत हो सकता है। इसी लिए तो उसे इस पाद की कठिनता को स्वीकार करना पदा है।

प्राम आठो पहर अपना कार्य करता रहता है। जागृत और सुप्त अवस्था में केवल इतना भेद होता है कि जब हम जागते हुए बैठते या खड़े होते हैं, तो झाती ऊपर की ओर रहने से प्राम्य की गति ऊपर नीचे की दिशा में होती है। पर जब हम लेट जाते हैं, तो झाती तिर्द्धी समतल हो जाती है। अब प्राम्य को ऊपर उठना नहीं पड़ता, वरन उसी सीध में अन्दर और वाहिर आना जाना पड़ता है। इस समतल (Horizontal) और ऊपर उठी हुई (Vertical) अवस्थाओं के भेद से प्राम्य की गति में वस्तुतः कोई भेद नहीं पड़ता। सारा संसार सोता है, पर प्राम्य जागता है।

इस प्रकार इस स्रक्त में प्राण-वल की महिमा का पूर्णतया विस्तार करके तथा प्राणायाम की ग्रावश्यकता को बता कर, श्रान्तिम मंत्र में वेद उसके कम की श्रोर भी इशारा करता है; प्राणायाम के मुख्य दो ही भेद हैं, जिनके होटे भेद धागे और हो जाते हैं, प्राण का श्रन्दर भर कर ले जाना श्रोर बल-पूर्वक बाहिर फैंकना । कुम्भक तथा धुरक प्राणायाम द्वारा श्रपने श्रापका पूर्ण करने का इस मंत्र में स्पष्ट उपदेश किया गया है। उसे श्रव सुनो—

\* (२२) प्राण मा मत् पर्यावृतो न मदन्यो मवि-ष्यसि। अपां गर्भीनेव जीवसे प्राण ब्रधामि त्वा मयि।।१९७।।

—२ई ॥

<sup>\*</sup> भागैव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राण देवता, बृहतीगर्भा छन्दः ।

हे प्राण तू (मत्) मेरे से (श्रन्यः) श्रलग न हो श्रौर न (परि-श्रावृतः) किसी तरह से भी रुकावट को प्राप्त हो। में (जीवसे) \* जीने के लिए (त्वा) तुमे (मिय) श्रपने श्रन्यर (बध्राभि) ऐसे ही धारण करता हूं, (इव) जैसे (श्रपां-गर्भम्) पानी का भरा हुश्रा कोई घड़ा श्रादि पात्र होता है, जिस के श्रन्दर जल गर्भ की तरह धारण-किया हुश्रा होता है।

जल जैसे घड़े में भरा जाता है, ऐसे ही कुम्भक प्राणायाम से हमें प्राण का संचय करना चाहिए। ऐसा करने का फल दीर्घ जीवन होगा। इस प्रकार वेद में प्राणायाम का भी क्या मधुर, पूर्ण तथा स्पष्ट वर्णन पाया जाता है। इन वातों की कमाई आज योरुप में कई लोग नया विचार (new Thought) कह कर खा रहे हैं। अब आपको पता लग गया होगा कि भारत-वर्ष के ऋषियों के लिए यह बातें वेदोपदिष्ट तथा अनुसिद्ध थीं। आज भी चाहे कोई करे या न करे, प्राणायाम के गुणों को हम सब मानते हैं। सज्जनों, यदि हम अपने पूर्वजों की सफलता की कुंजियों का प्रयोग भी करना आरम्भ कर दें, तो हमारा बल असंख्य गुणा वढ़ सकता है। सच जानों, इस समय हमारी गर्दन लज्जा के मारे भूमि में धुसती जा रही है। संसार हमारी वातों को गपौड़े समभता है, कारण कि, हम जो कुछ कहते हैं,

<sup>\*</sup> हमारे लेखक महाशय इसे क्रियापद-जीते हो, ऐसा समझे बेठे हैं। अधिक समालोचना की तो गुंजायश ही नहीं, पर इतनी पूंजी के भरोते पर वेद का शिक्षक तथा भाष्यकार बनना कोई आसान काम नहीं है। बस हो गयी है।

उसे करते बहुत थोड़ा हैं। पाखगुड घनेरा है, वास्तविकता बहुत कम है।

सत्य०—महाराज! श्रापने तो सारा श्रायुर्वेद ही इस सप्ताह में पढ़ा दिया है। इन मौलिक नियमों के समक्त लेने से वस्तुतः दीर्घायु का लाभ हो सकता है। रोग दूर हो सकते हैं। सुख बढ़ सकता है। शरीर की शक्ति उन्नत हो कर सामाजिक उन्नति की नींव बन सकती है। मुक्ते श्रव पूर्ण विश्वास हो गया है कि बेद के उत्साह-पूर्ण धर्म का संसार में इस समय बहुत कम प्रचार रह गया है। यदि यह भाव हमारे हदयों में प्रविष्ट हो जावे, तो परतन्त्रता श्रादि सब दुःख दूर हो सकते हैं।

मा॰—महाराज ! यदि में भूजता नहीं हूं, तो आप ने अभी तक वेद से चीरफाड़ का, जोड़ तोड़ (Surgery) का उपदेश नहीं किया । क्या इस के सम्बन्ध में भी वेद का कुछ सन्देश है ?

महा०—मेंने एक दिन वतलाया था कि किस तरह एक समय हमारे यहां इस विद्या का भी प्रचार था और किस तरह भ्रापनी ही मुर्खता के कारण हमने इसे खो दिया है। पूर, यह मानी हुई बात है कि भ्रोपधि—सेवन की भ्रापेत्ता इस में परिश्रम भी भ्राधिक होता है। इस का स्वाभाविक परिणाम यह होता है कि लोग इस का भ्राश्रय तब ही लेते हैं, जब भ्रन्य किसी सुगम उपाय से शान्ति न हो सके। जैसे टांगों या भुजाओं में धाव भ्रादि के कारण जब मांस गल जाता है, तो भ्रव भ्रोपधि भ्रन्दर से प्रभाव पैदा करके नया मांस भ्रासानी से नहीं ला त्तेत्र बना देता है, या उस की आवश्यकता को ही दूर कर देता है। यह इस बात का उत्तर है कि क्यों वेद में मुख्य-रूप से शल्य-चिकित्सा का फैलाव नहीं है। पर बीज इस का भी वहां स्पष्ट पाया जाता है। इस का विस्तार होता २ ही आज अति सहम तथा आश्चर्य-जनक शल्य-क्रिया (operations) तक आ पहुंचा है। कई दिन हो गये, शरीर का वर्णन करते २ अब जी उकता गया है, तो भी आप के लिए इस प्रसंग में दो मन्त्र सुनाए देता हुं--

\* (२३) चरित्रं हि वेरिवाच्छेदि पर्णमाजा खेलस्य परितक्म्यायाम् । सद्यो जङ्घामायसी विश्वलाये धने हिते सर्चवे प्रत्यधत्तम् ॥ १९८॥ ऋ०१।११६।१४॥

हे आदर्श वैद्यो, तुम्हारी वड़ी महिमा है। (परितक्म्यायाम्) रात्रि के समय (श्राजा) युद्ध के धमसान में (खेलस्य) खेलते हुए योधा की (चरित्रम्) चलने में अत्यन्त सहायक टांग (श्रच्छेदि) कट गयी है, (इव) जैसे (वेः) किसी पत्ती का (हि) वस्तुतः (पर्णम्) पंख कट गया हो (सद्यः) तत्काल तुम ने (श्रायसीं जंघाम्) लोहे की मान्ति दृढ़ जांध को (श्रति—श्रथत्तम्) पुनः श्रपने स्थान पर जोड़ दिया है, ताकि वह (हिते) हितकारी (धने) धन की श्राप्ति के लिये (विश्वलाये) जनता के मध्य में गित शील हो कर (सर्त्तवे) चल फिर सके। सम्पूर्ण वैद्य वहीं है जो वेदके वचनानुसार हुईी, पसली

ट्टने पर जोड़ भी सके। जीवन के संग्राम में, धन पेश्वर्य की

कक्षीवानृषिः, अश्विनौ देवते, निषृत् त्रिण्दुप् छन्दः ।

खुद्धि तथा धर्म की रत्ता के लिये जड़ते हुए लोगों की कई वार अन्धकार के कारण=अकान द्वारा टांग आदि अवयव ट्रटते रहते हैं। योग्य शस्य-शास्त्रियों को चाहिये कि उसी समय ही अपनी कुशलता द्वारा कष्ट दूर करें।

\* (२४) शतं मेषान् वृक्ये चत्रदानमृजाश्वं तं
 पितान्धं चकार । तसा अक्षी नासत्या विचक्ष आधत्तं
 दस्रा भिषजानर्वन् ॥१९९॥

(शतम्) सौ (मेपान) आंखों की भएक पर्यन्त (अज़ा-श्वम्) चंचल इन्द्रियों वाला मनुष्य (वृक्ये) चौर-कर्म, पाप-कर्म की ओर (चत्तदानम्) प्रवृत्त रहता है। (तम्) उसे इस का द्राड मिलता है। (पिता) परमेश्वर (अन्धं चकार) उसे अन्धा कर देता है। इन्द्रियों का दुष्प्रयोग करके वह उन्हें दुर्वल कर लेता है। पर जब वह दुःखी हो कर योग्य वैद्यों की शरण में जाकर रोता है, तो वह उसे धर्म का उपदेश भी करते हैं, और उसका कष्ट भी दूर करते हैं। (नासत्या) हे सद्रा सत्य-प्रभाव-युक्त शोषधियों द्वारा अपने रोगियों के (दस्रा) रोग-नाश करने वाले (भिषजा) वैद्यो, उस (अनर्वन्) मन्द-गति तथा दुःख को प्राप्त हुए २ को (विचन्द्रे) अच्छी तरह देखने के लिये (अत्री) आंखों को (आधत्तम्) ठीक प्रकार से धारण कराते हो।

पूर्वार्ध में जगन्नियन्ता के भ्रटल शासन का भले प्रकार वर्णन

<sup>\*</sup> भूरिक् पंक्तिः छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

किया गया है। यह नहीं हो सकता कि मनुष्य वे-लगाम होकर विषय-वासनाओं में डूबा भी रहे, ग्रौर उसे कोई दुर्बलतादि द्वारा व्याधि भी न सतावे । वैदिकजीबन का श्रव दूसरा रूप सामने भ्राता है। परमात्मा की न्याय-शील शासन-पद्धति ने श्रपना चक्र चला दिया। भ्रव स्वतन्त्र कर्म-कर्त्ता मनुष्य ने श्रपने हृद्य का परिचय देना है । पापी प्रायश्चित्त और पश्चात्ताप करता हुन्ना चारों च्रोर किसी का हाथ पकड़ कर पार कराने वाले की खोज में भटकता है। उसे केवल धर्मोपदेश सन्तुष्ट नहीं कर सकता। उसको दिन रात व्याकुल करने वाली वेदनाओं को प्रथम दूर करना छावश्यक होगा। जो इन्द्रिय-शक्ति विकल हो गयी है, उसे पुनः पुष्ट करना होगा । तब वह भक्ति तथा शान्ति के उपदेश का श्रिधिकारी बनेगा। क्या संसार फिर इस **ब्रादर्श की ब्रोर फुकेगा ? क्या यह दोनों कार्य कर सकने वाले** योग्य ब्राह्मण गुण-भृषित वैद्यराज फिर पैदा होंगे ? क्या श्रार्थ-वैद्य यह अनुभव करेंगे कि हम ने अपने पूर्व ऋषियों की विस्तृत विद्या को कितना संकुचित कर दिया है ? प्यारो, देखो वेद भगवान वैद्यों को कितना विस्तृत ज्ञान धारण करने का उपदेश करता है—

\* (२५) त्रिनीं अधिना दिव्यनि मेषजा त्रिः पार्थि-वानि त्रिरुद्त्तमद्भयः । ओमानं श्रंयोभैमकाय सनवे त्रिधातु श्रमे वहतं शुभस्पती ॥२००॥ ॥ ऋ०१।३४।६॥

<sup>\*</sup> हिरण्यस्तूप आंगिरस ऋषिः, अश्विनौ देवते, विराद् जगती छन्दः।

(श्रश्यिना) हे योग्य वैद्यो, (नः) हमें (दिव्यानि) युलोक में होने वाली (पार्थिवानि) पृथिवी पर होने वाली तथा (श्रद्ध्यः) जल से (त्रिः) तीन प्रकार की (भेषजा) रोग— निवारक शक्तियों को (दत्तम्) प्रदान करते रहो। (प्रमकाय) मेरे (सनवे) कुल की वृद्धि करने वाले पुत्रादि के लिये (श्रोमानम्) रत्ता करने वाले (शं–योः) रोग के शमन तथा निवारण करने वाले (शर्म) कल्याण को (शुभस्पती) हे शुभ भावों के स्वामियो, (वहतम्) ले श्राया करो, जिस से कि (त्रिधातु) तीनों प्रकार से, श्रर्थात दिव्य, पार्थिव तथा जलीय चिकित्साओं से सदा लाभ होता रहे।

भगवान ने सूर्य विद्युत और श्रिष्ठि यह तीन प्रकाशमय भेषज बनाये हैं। यही दिन्य चिकित्सा के श्राधार स्तंभ हैं। पृथिवी पर तीन प्रकार की रचना है, श्रोपधियां, पशु तथा जड़ धातु, लोहा श्रादि। यह तीन प्रकार की पार्थिव चिकित्सा के मूल पदार्थ हैं।

काष्टिक श्रोषियां, तुलसी, गिलो, हरीतकी, श्रामला श्रादि बड़े गुणों से युक्त हैं। पर रस-वैद्यक के चमत्कार भी सराहनीय हैं। लोहे, चान्दी सोने श्रादि धातुपदार्थों को भिन्नं २ प्रकार के योगों में से गुज़ार कर भस्म करके वैद्यराज नया शरीर पैदा करने का साधन हाथ में ले लेते हैं। श्री, दूध श्रादि उत्तमोत्तम पदार्थ सौ श्रोषियों की एक श्रोषधी है। इनके टीक नियमानु-सार प्रयोग करते रहने से बुढ़ापा दूर रहता है। जल केवल ज़िल रूप में ही लाभकारी नहीं, वरन हिम (बरफ) तथा भाष के रूपों में भी अनेक प्रकार से रोग दूर करने में सहायक बन सकता है। यह जल द्वारा तीन प्रकार की चिकित्सा-विषयक सहायताओं का ब्योरा है।

संन्नेप से वेद ने सारे संसार की चिकित्सा-पद्धति का दिग्दरीन इस एक मंत्र में ही करा दिया है। वेद का तो यह आशय है कि निलोंभ वद्य के लिए परमातमा की सारी सृष्टि ही हाथ फेलाए सहायता करने को खड़ी रहती है। जब वह उचित समभता है, सुर्य और विजली आदि दिव्य पदार्थों को त्रपने भाइयों के कल्याण के लिये निमन्त्रित कर लेता है। दूसरे समय यह ब्रोपियों ब्रौर वनस्पतियों द्वारा संसार को रोग से मुक्त कर देता है। कभी भूमि खोद कर धातु निकालता है श्रौर भस्म बना कर शीशियों में डाज कर रख लेता है। जब किसी निःसत्त्व प्राणी की देखता है, एक रत्ती भर उसे कुछ खिला कर जिला देता है। कभी जल से ही उस की नाड़ियों को शुद्ध कराता हुआ, उत्तम पाचन-शक्ति को उन्नत कर देता है। सार, यह, कि ब्रादर्श वैद्य की बुद्धि के विस्तार का कोई अन्त नहीं। वैद्यों से हमें क्या २ आशाएं हो सकती हैं, यह अगले मंत्र में कहा है।

\* (२६) या नः पीपरदश्चिना ज्योतिष्मती तमः स्तिरः। तामसे रासतामिषम् ॥२०१॥ श्रयर्व०१६। ४०४॥

( ग्रश्विना ) हे ग्रोषधियों तथा ग्रन्य चिकित्सा-विधियों में निपुण वैद्यो ! ( या ) जो ( नः ) होंमें ( ज्योतिष्मती ) प्रकाश

<sup>\*</sup> ब्रह्मन् ऋषिः, बृहस्पति देवता, आर्थी गायश्री छन्दः।

से युक्त होता हुआ (तमः) भ्रन्थकार (तिरः) में से (पीय-रत्) पार कर सकता है, (ताम्) उस (इषम्) भ्राहार को (भ्रस्मे) हमें (रासताम्) भ्रदान करो।

यह वह पवित्र मंत्र है, जिस का ध्यान आप को नित्य भोजन के समय करते रहना चाहिये। उस समय आप के वैद्य स्यं, चन्द्र आदि भौतिक देवता हैं। जो आप भोजन करो, यह प्रकाश, कांति और दीप्ति को उत्पन्न करने वाजा हो। वह इतना बल पैदा करे कि अधिक परिश्रम करने पर भी आपकी आंखों के आगे अन्धेरा न आवे, शिर में चक्र न आवें, थकाबट की प्रतीति न हो और सदा उत्साह बना रहे, प्रसन्न चित्त और शान्त वृत्ति को साथ मिला कर भोजन का आरम्भ किया करो। उत्तम बेद्यों का यह कर्तव्य है, कि वह जहां रहें, वहां जनता को इस विषय का ज्ञान कराते रहें। उन्हें दुकानदारी का भाव कुक् समय के लिये मनसे हटाकर ज्ञान-दान की ओर भी सुकना चाहिये। यदि एक २ नगर में ऐसा एक २ भी वैद्य खड़ा हो जावे, तब भी बड़ा उपकार हो सकता है।

सत्य०—महाराज, भ्रय जब कि इस प्रकार के श्रादर्श वैद्यों का दर्शन दुर्लभ हो गया है. हमें, वह मार्ग वताइये, जिस का श्रयलम्बन करके हम अपने श्राप भी सुखी रह सकें।

महा०—ध्यान से सुनो । इस एक मंत्र को पकड़ लो, तुम्हारा कल्याण हो जावेगा।

\* (२७) ऊर्ज गावो यवसे पीवो अत्तन ऋतस्य याः

 <sup>\*</sup> दुवस्युवांन्दन ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, विराइ जगती छन्दः ।

सदने कोशे अङ्ध्वे । तन्रेव तन्वो अस्तु भेषजमा सर्वता-तिमदिति वृणीमहे ॥२०२॥ ॥ भरू०१०। १००।१०॥

(गावः) हे इन्द्रिय-रूपी गौब्रो, (याः) तुम जो (श्रृतस्य) मर्यादा के (सदने) संस्थापन-रूपी (कोशे) कोश में (ब्रङ्खे) प्रकट होती हो, (यवसे) धान्य-पूर्ण क्षेत्र में (पीवः) उन्नतिशाली (ऊर्जम्) ब्रन्न को (ब्रज्जन) खाब्रो। (ततः-प्य) शरीर ही (तन्यः) शरीर का (भेषजम्-ब्रस्तु) भेषज हो (सर्व-तातिम्) सब कामनाश्रों को सिद्ध करने वाले (ब्रादितिम्) अखंड नियम-पालने के भाव को हम (ब्रा-वृशीमहे) स्वीकार करते हैं।

श्रुत श्रथात मर्यादा तथा नियम—चर्या द्वारा सब इन्द्रियां श्रुपने उन्नति-शाली स्वरूप को धारण करती हुई, मानो प्रकट होती हैं। सब शक्तियों को धर्मानुसार प्रयोग में लाते हुए ही यह शरीर दढ़ तथा सुडौल होकर पौष्टिक श्रन्न का श्रिधिकारी बनाया जा सकता है। खाने से पूर्व भोजन की शुद्धि तथा शक्ति का भी ध्यान करना चाहिये। सबसे बड़ी श्रोषधि तो यही है। जो २ वस्तु देह के सब श्रवयवों को समता पूर्वक उन्नत करने के लिये श्रावश्यक हो, उस २ को श्रपने नित्य के भोजन में सम्मिलित करना चाहिये। हमारी जाति ने वेद के इस उपदेश पर श्राचरण करना सर्वथा भुला दिया है। हमारा रुपया जितना मकानों, जमीनों, कपड़ों, सन्दुकों, श्रलमारियों पर लगता है, उस का कुछ युक्त भाग यदि पुष्टिकारक श्राहार पर स्थय होवे, तो हम में इतनी दुर्वलता क्यों हो ? प्रत्येक युवक की शिक्त का एक श्रंग यह भी होना चाहिये कि मनुष्य को भिन्न २

श्रवस्थाओं में क्या श्रोर कैसे भोजन करना चाहिए। इस ज्ञान से युक्त होकर श्रोर मर्यादा. का पालन करते हुए मनुष्य अपने शरीर को इस योग्य बना सकता है कि वह अपनी चिकित्सा स्वयं कर सके। प्रभु ने इस की रचना में यह गुण भरा हुआ है कि यह सदा नीरोग रहने की श्रोर भुका रहता है। यदि इस में रोग पदा होता है, तो यह हमारे श्रस्वामाविक जीवन का दोष है। प्रभु की सृष्टि के नियम श्रटल हैं। उसका व्रत श्रख्या है। यदि हम भी इसी प्रकार योग-युक्त होकर रहने का श्रभ्यास कर हों, तो श्रधिकतर दुःखों से बच सकते हैं।

सज्जनो, इस मंत्र के साथ में शरीर के प्रकरण को समाप्त करना चाहता हूं। श्राप ने श्रव जान लिया है कि वेद का इस चिषय में कितना गौरव से पूर्ण सन्देश है। श्रायुर्वेद एक बड़े विस्तृत तथा नाना शाखाओं में विभक्त विश्वान का नाम है। पर श्रापने यह देख लिया है कि वेद-माता के पवित्र दूध से ही वह श्रारम्भ में पृष्ट हुशा २ है। इस पर यह श्रौर भी श्राश्चर्य की बात है कि यह मृज-शिक्षापं श्रव भी वैसी ही नयी श्रौर श्राचरण करने योग्य हैं, जैसी कि यह श्रादि श्रिषयों के समय में थीं।

शरीरोश्वित का कौन सा उपाय है, जो वेद ने न बताया हो। निराशाबाद के गढ़े से निकल कर, शारीरिक जीवन के बिषय में मिथ्याबाद को कुचल कर, वेद हमें उन्नति के राजपथ पर डाल देता है। भौतिक चिकित्सा तथा श्रोषधियों का ठीक प्रकार से सेवन करना सिखाता है। शरीर की शरीर से ही शक्ति पैदा करने का उपदेश भी मौजूद है। श्रनावश्यक रीति से प्रति-त्तग

श्रोपिश्यां श्रोर धातु-रस खाते रहना कुछ श्रव्हा नहीं। हमारा यह यल होना चाहिए कि हमारे अन्दर से ही शिक का विकास हो। जब विशेष रोग स्वयं दवने बाला न हो, तो स्वयंदि देवताश्रों की शरण में जाना चाहिये। जब बात श्रोर भी श्रागे चली जावे, श्रोर रोग का शीघ्र नाश होता न देख पड़ता हो, श्रथवा मरने का भी भय हो, तो श्रोपध-सेवन बाह्य उपचार, लेप, मिणवन्ध श्रादि श्रथवा शस्य चिकित्सा का श्राश्रय लेना उचित है। जैसे भी हो कोई न कोई उपाय करते ही रहना चाहिये। निराश कभी न होना चाहिये। सब चिकित्साएं साधन हैं, स्वास्थ्य साध्य है। साधनों के विषय में परस्पर लड़ाई करना मुर्खों का काम है। सदा एक ही साधन काम दे सकता है, यह भी बुद्धिमत्ता की बात नहीं है। निपुण वही गिना जाता है; जो श्रवसर को देख कर उचित प्रयोग को कर दिखाता है।

प्यारे सत्संगियो। मुक्ते बड़ी प्रसन्नता है कि आपने निरन्तर इतने दिन वेद-सन्देश को सुन कर लाभ उठाया है। परमात्मा का में धन्यवाद करता हूं कि उसने मुक्ते इस पवित्र कार्य में निमित्त बनाया है। पर आपको पता ही है कि ऋषि दयानन्द जी महाराज का ही यह पुग्योदय है, जिसने हम सब को जगाया है। आज उसके जन्म की प्रथम शताब्दी है। आर्य सज्जनों ने मथुरा नगर में, जहां कि ऋषि को वैदिक बोध प्राप्त हुआ था, एक बड़ा महोत्सव रचाया है। मैं उसमें सम्मिलित होना पुग्य-कार्य समक्ता हूं। कल मैंने इसी के उपलच्य में यहां से चल पड़ने का निश्चय कर लिया है।

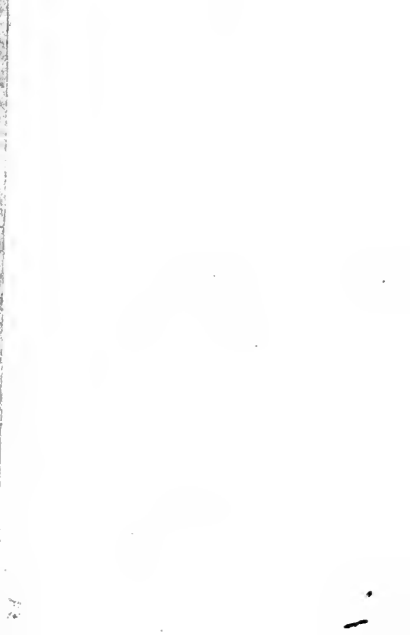
सत्य - महाराज, में तो आप के ही साथ रहुगा।

महा०—ग्रन्दी बात है। और भी जो चलना चाहो, कल तथार होकर समय पर मा जाओ। कुट स्थानों पर धर्म प्रचार करते हुए, मथुरा पुरी में पहुंच जावेंगे। प्रेमियो, इतना समय जो कुट भापने सुना है, भव इसका मनन करो और भाचरण में लाने का यत करों। कोई एक मास में हम बहां से लौट धावेंगे। तब फिर इसी प्रकार आप भन्तः करण की शुद्धि, आदिमक जीवन तथा प्रभु-भिक्त भादि के विषय में वेद-सन्देश सुना करेंगे। प्रभु करें कि यह वेद का सुनना सुनाना सदा पेसे ही बना रहे।

रित ब्रितीये शरीर-सन्देशे पंचम उच्च्वासः॥

वेद-सन्देशे दितीयोऽध्यायः प्रथमो भागश्च सम्पूर्णः ॥





Tytle only





CATALOGUEO

ilat o

10cm/2/12/80

## Central Archaeological Library, NEW DELHI. Acc. No. 19606 Call No. 294.1/Vis Author-Visvabandhu Title\_ Veda Sandesha -Borrower No. Date of Issue Date of Ret "A book that is shut is but a block" MECHAEOLOGICAL GOVT, OF INDIA Department of Archaeology NEW DELIE

Please help us to keep the book please and moving.